### **HEPHAESTUS** Repository

Cypriot Newspapers Indexed Material

http://hephaestus.nup.ac.cy

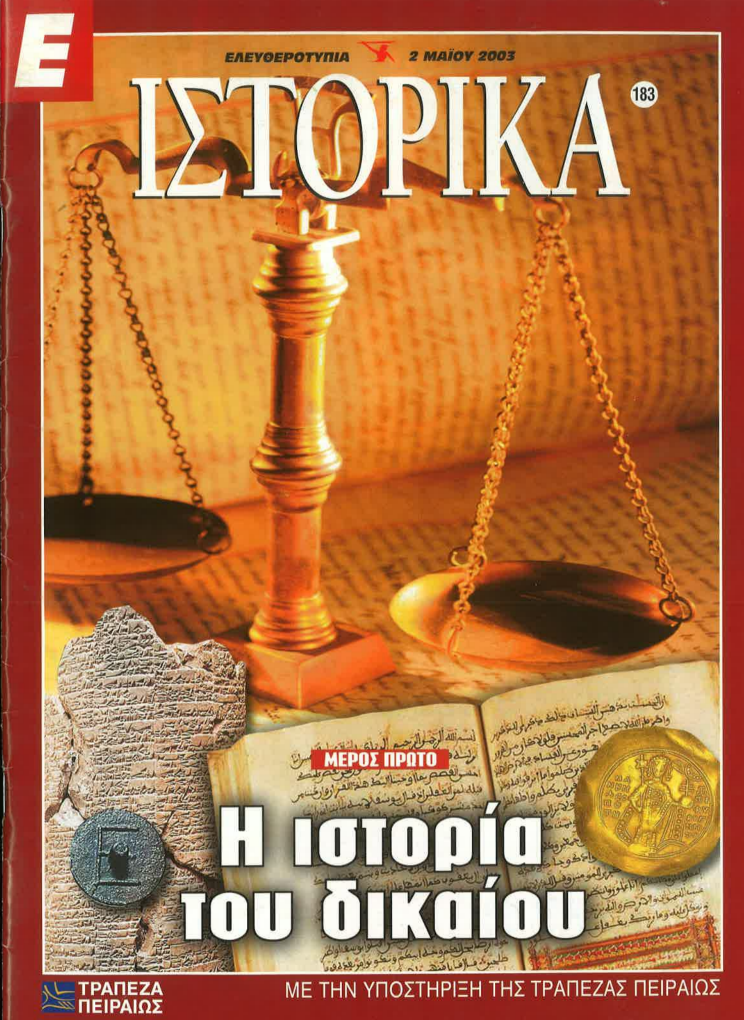
Eleftherotypia

2-05-2003

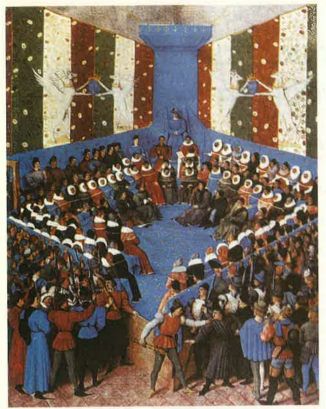
þÿ™ÃÄżÁ¹º¬ - ¤-ÅÇ; 183

þÿ•»µÅ,µÁ;ÄÅÀ<sup>-</sup>±

http://hdl.handle.net/11728/7715 Downloaded from HEPHAESTUS Repository, Neapolis University institutional repository



## EREVGEPOTYTILA 2 MAÏOV 2003 ISTOPIKA



Γαλλική δίκη του 15ου αιώνα σε μικρογραφία του Ζαν Φουκέ

## Οι απαρχές του νομικού πολιτισμού

### ΠΟΙΟΣ ΔΕΝ ΘΑ ΕΝΔΙΑΦΕΡΟΤΑΝ

να μάθει, μέρες, κατά σύμπτωση, της πολύκροτης δίκης της 17Ν, την ιστορία του δικαίου. την ιστορία της απονομής της δικαιοσύνης; Με δυο συνεχόμενα τεύχη το επιχειρεί το «Ε»-ΙΣΤΟΡΙΚΑ. Η δεύτερη σημαντική σύμπτωση είναι το γεγονός ότι το πρώτο δίκαιο, που αφορούσε τη διαμοίραση των αγαθών όταν η κοινωνία έπαυσε να αποτελείται από ανθρώπους-κυνηγούς, θεσπίστηκε στη Μεσοποιαμία, στο σημερινό Ιράκ, το καθημαγμένο από έναν άδικο πόλεμο. Στα μυκηναϊκά χρόνια το «δίκαιο» απένεμαν οι βασιλείς και κατά τον 60 π.Χ. αιώνα απαντάται το γραπτό δίκαιο, που απονέμεται όμως από τις ολιγαρχίες. Στη Σπάρτη και σε πολλές πόλεις της Κρήτης απονέμεται επίσης από τα όργανα που ασκούν εξουσία. Η επανάσταση, βέβαια, γίνεται στην Αθήνα με την ίδρυση από τον Σόλωνα της Ηλιαίας, του μεγάλου αυτού λαϊκού δικαστηρίου. Το μεγαλύτερο, βέβαια, αδίκημα, αυτό της ανθρωποκτονίας, δικαzόταν από τον Αρειο Πάγο.

Οι Ρωμαίοι δημιούργησαν το Δωδεκάδελτο νόμο, ένα μνημειώδες κείμενο με διατάξεις ιδιωτικού και δημοσίου δικαίου. Η επέκταση της Ρώμης επεξέτεινε και τους τρόπους απονομής της δικαιοσύνης. Στο Βυzάντιο, επικεφαλής της δικαιοσύνης ήταν ο αυτοκράτορας, που δίκαzε αυτοπροσώπως σε β' και γ' βαθμό.

Στο μουσουλμανικό κόσμο, μετά τον Μωάμεθ που ήταν ο ανώτατος κριτής, προχώρησαν στο ενοποιημένο νομικό σύστημα που ονομάστηκε Σαρία.

ΒΑΓΓΕΛΗΣ ΠΑΝΑΓΟΠΟΥΛΟΣ

### Το χρονικό



#### ΚΩΔΙΚΑΣ ΤΟΥ ΧΑΜΟΥΡΑΜΠΙ Η νομική

παράδοση της Μεσοποταμίας



#### ΗΛΙΑΙΑ-ΑΡΕΙΟΣ ΠΑΓΟΣ

Τα αρχαία ελληνικά δικαστήρια. Οι διαδικασίες



### ΡΩΜΑΪΚΟ ΔΙΚΑΙΟ

Η απονομή της δικαιοσύνης στην αρχαία Ρώμη

18

#### Υπεύθυνος έκδοσης ΒΑΓΓΕΛΗΣ ΠΑΝΑΓΟΠΟΥΛΟΣ

**Σύνταξη ύλης** ΝΑΣΟΣ ΓΚΟΛΕΜΗΣ **Σύμβουλος έκδοσης** ΣΤΕΡΙΟΣ ΦΑΣΟΥΛΑΚΗΣ

Συντονισμός - επιμέλεια ΝΙΚΟΣ ΒΑΡΔΙΑΜΠΑΣΗΣ Μόνιμοι συνεργάτες ΦΑΙΔΩΝ ΜΑΛΙΓΚΟΥΔΗΣ ΒΑΣΙΛΗΣ ΚΑΡΔΑΣΗΣ - ΑΠΟΣΤΟΛΟΣ ΔΙΑΜΑΝΤΗΣ Ηλεκτρονική διεύθυνση istorika@enet.gr Σ' αυτό το τεύχος συνεργάστηκαν ΜΑΡΙΑ ΓΙΟΥΝΗ ΧΑΣΑΝ ΜΠΑΝΤΑΟΥΗ ΙΩΑΝΝΗΣ Ε. ΤΖΑΜΤΖΗΣ

ΣΠΥΡΟΣ Ν. ΤΡΩΙΑΝΟΣ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Γ΄, ΠΙΤΣΑΚΗΣ Δημιουργικό ΝΙΚΟΣ ΚΕΧΑΓΙΑΣ ΑΓΤΈΛΙΚΗ ΤΖΑΝΕΤΟΠΟΥΛΟΥ ΣΟΦΙΑ ΔΡΑΚΑΚΗ

**Παραγωγή** ΦΩΤΟΕΚΔΟΤΙΚΗ Α Ε

Το παρόν περιοδικό παρέχεται δωρεάν μαzί με την ΕΛΕΥΘΕΡΟΤΥΠΙΑ. Απαγορεύεται η αυτοιελής πώλησή του,





## «Εγκλημα και τιμωρία» στην πρώιμη σλαβική κοινωνία

δανεισμός του τίτλου από το γνωστό έργο του Ρώσου κλασικού του περασμένου αιώνα για τις σημερινές «Παρασημειώσεις» δεν είναι τυχαίος. Η σύζευξη των λέξεων prestuplenije («έγκλημα») και nakazanije («τιμωρία») εκφράζει ασφαλώς στο μυθιστόρημα του Ντοστογιέφσκι δυο έννοιες, δυο σημασιολογικές κατηγορίες, που είναι, όπως θέλουμε να πιστεύουμε, μοιραία επακόλουθες. Με τη σύζευξη, λοιπόν, αυτών των δύο λέξεων, που η κάθε μια τους αποτελεί και μιαν αντικειμενική ιστορική μαρτυρία, γεφυρώνονται δύο ξεχωριστές εποχές στην ιστορική εξέλιξη του σλαβικού κόσμου. Ας επιχειρήσουμε λοιπόν μία, φευγαλέα έστω, αναδρομή στο ιστορικό παρελθόν που αντικατοπτρίzεται στις λέξεις prestuplenije kai nakazanije.

ν ξεκινήσουμε από ένα ασφαλές δεδομένο, ότι δηλαδή είμαστε σε θέση να προσδιορίσουμε με ακρίβεια πότε ακριβώς δημιουργείται η λέξη που σημαίνει το «έγκλημα» στα σλαβικά (prestuplenije ), τότε n αναδίφησή μας στο παρελθόν μας οδηγεί στον 90 αιώνα και στη Θεσσαλονίκη. Προσεγγίζουμε δηλαδή εκείνη την τόσο αποφασιστικής σημασίας για τον ορθόδοξο σλαβικό κόσμο ιστορική περίοδο, κατά την οποία ο Κωνσταντίνος, ο φωτιστής των Σλάβων Αγιος Κύριλλος, δα δημιουργήσει από τον προφορικό κώδικα των σλαβικών φύλων, που έχουν εγκατασταθεί στα περίχωρα της γενέθλιας πόλης του, την πρώτη γραπτή γλώσσα των Σλάβων. Η φτωχή γλώσσα του αγροτικού αυτού πληθυσμού δεν επαρκούσε όμως για να μεταφερθούν στα σλαβικά έννοιες αφηρημένες, θεολογικές και φιλοσοφικές, από τα ελληνικά, διότι δεν διέθετε ούτε τις σημασιολογικές κατηγορίες, αλλά ούτε και τις αντίστοιχες λέξεις. Πολλές εκατοντάδες ήταν έτσι οι νεολογισμοί που εισήγαγε για πάντα στις σλαβικές γλώσσες ο Κωνσταντίνος. Ενας από αυτούς ήταν και ο όρος «παράβασις», που στη βυzαντινή περίοδο ήταν ο κατ' εξοχήν τεχνικός

όρος για την έννοια «έγκλημα». Ο όρος λοιπόν pre-stuplenie αποτελεί ένα μεταφραστικό δάνειο, επειδή αποδίδει, με τα αντίστοιχα λεκτικά μέσα της σλαβικής, τον ελληνικό τεχνικό όρο. Η ιχνηλάτηση της λέξης που σημαίνει την «ποινή» (nakazanie) στα σλαβικά μάς οδηγεί ακόμη βαθύτερα στο χρόνο, στην αρχική περίοδο του σλαβικού κόσμου. Περίοδο, κατά την οποία είναι άγνωστος ο θεσμός της κεντρικής εξουσίας, αλλά και οι μηχανισμοί εκείνοι, οι οποίοι παρεμβαίνουν ρυθμιστικά σε περιπτώσεις προσβολής των αγαθών, αποδίδοντας δίκαιο. Ο θεσμός, συνεπώς, του δικαστηρίου είναι στην πρώιμη σλαβική κοινωνία άγνωστος και είναι χαρακτηριστικό ότι και αυτός ο τεχνικός όρος θα εμφανιστεί πολύ αργότερα στα σλαβικά και πάλι με τη μορφή ενός μεταφραστικού δανείου του ελληνικού «κριτήριον» (sud).

ατά την πρώιμη αυτή περίοδο η έννοια της «ποινής», όπως αυτή προσδιορίzεται από το γραπτό ελληνορωμαϊκό δίκαιο, είναι άγνωστη στην εθιμική δικαιική πράξη της σλαβικής κοινωνίας. Στην πρώιμη σλαβική κοινωνία η έννοια της ποινής, δηλαδή της τιμωρίας του δράστη για την προσβολή αγαθών του θύματος, ταυτίzεται με την έννοια της συνδιαλλαγής δράστη και θύματος, με σκοπό να αποκαταστήσει ο δράστης την προσβολή των αγαθών του θύματος που ο ίδιος προξένησε. Να πληρώσει, με άλλα λόγια, με το ίδιο νόμισμα. Ετσι, από το σημασιολογικό αυτό πεδίο της συνδιαλλαγής προέρχονται και όλοι εκείνοι οι όροι που σημαίνουν την ποινή στα σλαβικά και εκφράzουν, αρχικά, είτε την προσβολή των υλικών αγαθών του δράστη (ο δράστης αποκαθιστά, δηλαδή, την αξία του υλικού αγαθού του θύματος, το οποίο zημίωσε) είτε την προσβολή του ίδου του προσώπου του δράστη, με μείωση της αξιοπρέπειάς του. Στην τελευταία αυτή σημασιολογική κατηγορία εντάσσεται και ο όρος nakazanie, ο οποίος, αρχικά, δεν σημαίνει τίποτε άλλο παρά τη «διαπόμπευση».



ο Δίκαιον και τα Δίκαια του Ανθρώπου: n ελευθερία, επειδή «πάντας ελευθέρους n φύσις πεποίηκεν, ουδένα δούλον», n ισότης: «ισονομία, ισηγορία» και άλλα δικαιώματα διαφέρουν σημαντικά από το Νόμο που επιβάλλεται από τους «δωροφάγους» νομείς. Αυτοί με «στρεβλές» αποφάσεις, «ετυμηγορίες» καθ' όλα νόμιμες, αλλά άδικες, «καταπιέzουν τον άνθρωπο με τον άνθρωπο» με ένα στόχο: πώς να αυξάνουν το σωρό των νομισμάτων τους. Ετσι αυτό που νομίzουν οι νομείς για συμφέρον τους είναι ο Νόμος, αντίθετος τις περισσότερες φορές του Δικαίου και της Δίκης (πρβλ. Ησιόδου, Εργα..., 264, 250-1).

Στον κρητομυκηναϊκό κόσμο δεν υπάρχουν Δίκη, Δίκαιον... αλλά Νόμος. Ο ελέω θεού «μέγας νομοθέτης» Μίνως κάθε εννέα χρόνια ανέβαινε στο όρος Ιδη όπου «συνομιλούσε» με τον Δία, παραλαμβάνοντας πάνω σε πήλινες πινακίδες τους θεϊκούς νόμους για να κυβερνά (Ομ., *Οδ.*, τ 178).

Τα ίδια συμβαίνουν και σε άλλους λαούς: με τον Μωυσή λ.χ.

Στον ομηρικό μυκηναϊκό κόσμο η Δίκη χρησιμοποιείται κυρίως για Κενταύρους (φιλοδίκαιος Χείρων, *Ιλ.*, Λ 832) και για άδικους Κύκλωπες (*Οδ.*, ∂ 575). Σε σχέση με τους θνητούς έχει την έννοια της Τύχης, της Ειμαρμένης: «*αύτη* δίκη εστι βροτών» (*Οδ.*, λ 218).

Οταν αρχίzουν να έρχονται οι νομάδες Αιολείς, Δωριείς κ.ά. για μόνιμη εγκατάσταση, πάλι δεν υπάρχει Δίκη, αλλά ο Νόμος του ισχυρού νομέα (φυλάρχου) που νέμει, κατανέμει σε νομούς (λιβαδοτόπια) ανθρώπους και zώα. Αυτός και μόνο νομίzει. Η γνώμη του είναι άδικη.

Ετσι με την εγκατάσταση των νομάδων σε κώμες αρχίzει να γεννιέται ανάμεσά τους η Νέμεσις ως: δίκαιη αγανάκτηση.

Ακολουθεί ο πρώτος αποικισμός και η αμυθολόγητη κοσμοερμηνεία των Φυσικών της Ιωνίας, που παρουσιάzουν τη Δίκη για πρώτη φορά ως «θεά της πρέπουσας φυσικής ισορροπίας». Γι' αυτή την αιτία τής δίνουν στο χέρι μια zυγαριά.

Υστερα από κοινωνικούς αγώνες και επαναστάσεις κατακτάται το πρώτο δικαίωμα του πολίτη: αυτό της ισονομίας στη Σάμο για τη διαδοχή του τυράννου Πολυκράτη.

Η ισονομία με τον καιρό γεννάει την ισηγορία και την ισοτιμία, δηλαδή τη Δημοκρατία. Τότε για πρώτη φορά στο πάνθεον των Ελλήνων η θεά Δίκη υποκαθιστά τους δώδεκα θεούς (βλ. Σοφοκλή, Ηλέκτρα).

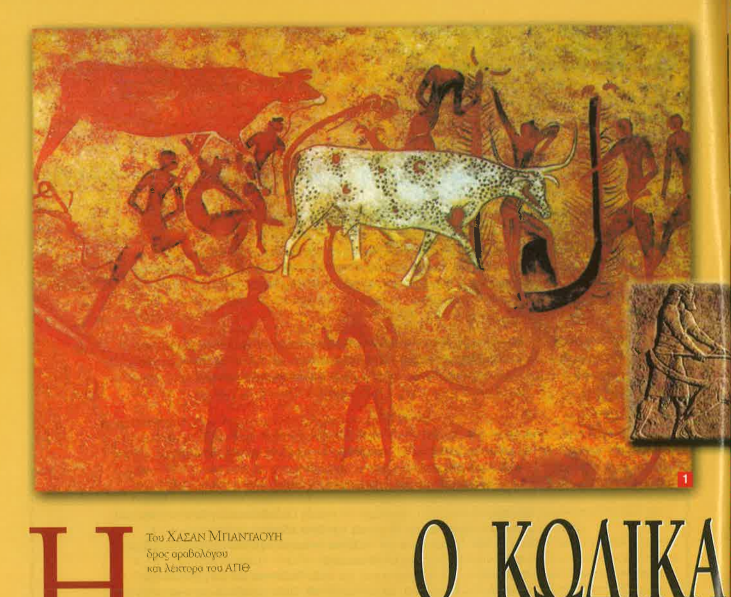
Αλλά και στη Φιλοσοφία το Δίκαιον ταυτίzεται με το ίσον: της ισονομίας, ισηγορίας και ισοτιμίας (Αριστ., Ηθ. Νικ., 1132 α30), καθώς διατηρείται η κριτική κατά του Νόμου όταν λένε ότι αυτός «δεν είναι ικανός να παιδαγωγεί τους πολίτες σε ηθικότητα και δικαιοσύνη».

Στην ακμή της Αθηναϊκής Δημοκρατίας η προστασία του πολιτεύματος επαφίετο σε δύο *Γραφές*: δίκες δημοσίου δικαίου, που φανερώνουν την αντίθεση και την αιώνια διαπάλη Δίκης-Νόμου. Ηταν η «*Γραφή παρανόμων*» [κατά άκριτων τροπολογιών] και η Γραφή «Νόμον μη επιτήδειον θείναι».

Μετά την κατάλυση της (άμεσης) Δημοκρατίας το Δίκαιον άρχισε ξανά να «απονέμεται» από τους εκπροσώπους των «δωροφάγων» νομέων, αντί να «αποδίδεται».

Η φράση «απονομή του Δικαίου» είναι... σολοικισμός.

Νίκος Βαρδιάμπασης



του Χάσαν Μγιαντάουτι δρος αραβολόγου. και λέκτορα του ΑΠΘ

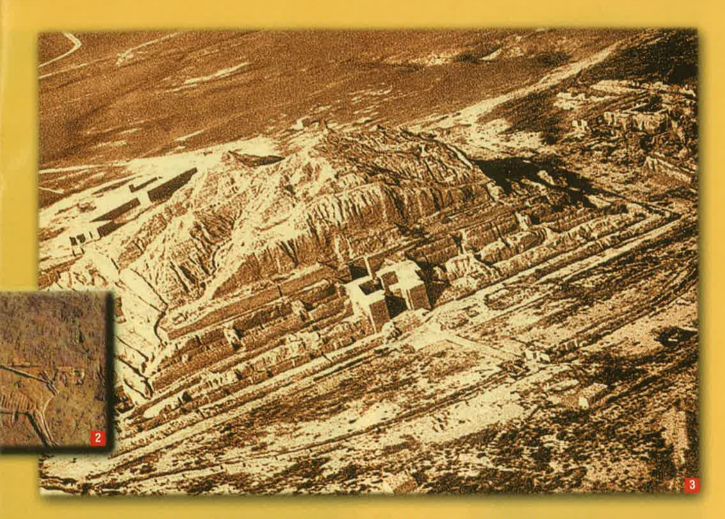
πορεία της ανθρωπότητας από την εποχή της τροφοσυλλογής έως τη σύγχρονη κοινωνική Ζωή είναι μια παράλληλη ιστορία της ιδιοκτησίας και του νόμου. Προϋπόθεση για την ανάπτυξη των κοινωνικών συμβάσεων που αποτέλεσαν τις απαρχές του δικαίου πταν η υπαρξη συσσωρευμένων αγαθών προς διανομή. Δηλαδή η ανάγκη της κοινώνικής διαχείρισης του περιοσεύματος.

Είναι αποδεκτό ότι για τη διανομή των αγαθών μέσα στις πρωτόγονες φυλές των αρχικών τροφοσυλλεκτών, που ο αριθμός των μελών τους δεν χρειαχόταν την ανάπτυξη κοινωνικής οργάνωσης της πρωτόγονης κοινωνίας, δεν υπήρχε κωδικοποιημένο δίκαιο. Αρκούσε η αναγνώριση των αναγκών επιβίωσης των μελών της φυλής. Στις αρχικές κοινωνίες των τροφοσυλλεκτών δεν υπήρχε περίσσευμα και άρα δεν υπήρχε ανάγκη νόμου και εξουσίας για το μοιρασμα και τη φύλαξη του πλούτου. Με την αλλαγή της παραγωγικής βάσης από συλλεκτική-κυνηγετική σε καλλιεργητική-κτηνοιροφική εμφανίστηκαν ως παράγωγα δύο φαινόμενα: η ιδιοκεπσία και η οικογένεια. Η ιδιοκτησία προήγαγε το δίκαιο του επιμερισμού των φυσικών πόρων και των προϊόντων της γης. Η οικογένεια διατηρούσε σε ισχύ ένα φυσικό τρόπο διανομής των αγαθών που παρήγε. Δηλαδή η ιδιοκτησία συμπορευόταν με το σύστημα παραγωγής και η οικογένεια αντιστεκόταν στις κοινωνικές αλλαγές μυθοποιώντας τους δεσμούς των μελών του γενους.

Η ανάγκη δεσμοδέπισης νόμων πρδε ως αποτελεσμα της συνύπαρξης διαφορετικών παραδόσεων σχετικά με τις κοινωνικές σχέσεις. Για να επιβληθεί όμως ο νόμος χρειάζεται να υπάρχει κοινωνική. συναίνεση για την αποδοχή των συνεπειών της παρανομίας και φυσικά ύπαρξη αποδεκτής εξουσίας. που θα επιβλετιει την απονομή της όποιας δικαιοσύνης στην κοινοτητα. Οι πιο πανω συνθηκες είχαν ήδη διαμορφωθεί από την 3η προχριστιανική χιλιετία στη Μεσοποταμία του σημερινού Ιράκ.

Στην αρχαία Μεσοποταμία, πριν ακόμη από την

1. Η κτηνοτροφία διευκόλυνε τη δημιουργία πλεονάσματος για γ3νογότωση γιτ κοινωνίες. Τοιχογραφία στα όρη Τασίλι της Σαχάρας



## Σ ΤΟΥ ΧΑΜΟΥΡΑΜΠΙ

3η προχριστιανική χιλιετία, είχε αναπτυχθεί κοινωνική οργάνωση, η οποία στηριzόταν στην κύρια απασχόληση των κατοίκων της περιοχής που ήταν η καλλιέργεια της γης. Στην οργάνωση αυτή είχε καθοδηγήσει τον άνθρωπο της περιοχής η παρατήρηση του περιβάλλοντος και το άφθονο νερό του Τίγρη και του Ευφράτη, που άρδευαν από τότε τη γη. Αυτή την εύφορη γη, που περιβαλλόταν από ένα άγονο περιβάλλον, οι γεπονικοί νομαδικοί λαοί τη θεωρούσαν ως κήπο του θεού, δηλαδή παράδεισο. Η ευφορία της γης του Ιράκ δεν ήταν όμως δώρο του θεού, αλλά αποτέλεσμα σκληρής κοινοτικής δουλειάς για την αποξήρανση των ετήσιων ελών και την προφύλαξη από τα ποτάμια της καλλιεργήσιμης γης που ο άνθρωπος είχε κατάσχει από τη φύση. Η δυνατότητα μετακίνησης γύρω από τους οικισμούς των καλλιεργητών και η παραγωγικότητα της εργασίας τους όριzav και τη μέγιστη συγκέντρωση πληθυσμού, που όταν ξεπερνούσε κάποιο επιτρεπτό μέγεθος, μετέβαλλε τα χαρακτηριστικά του και από γεωργικός οικισμός αποκτούσε τις ανάγκες και την οργάνωση της πόλης. Αυτή η αύξηση του πληθυσμού οδηγούσε στον καταμερισμό της παραγωγής, ακόμη και σε επίπεδο κοινωνικής διαχείρισης, και έκανε αναγκαία την αναγνώριση των ειδικών της εξουσίας. Οσο αυτή η κοινωνική διαχείριση ήταν ο πραγματικός σκοπός της εξουσίας, οι μεσοποταμιακές πόλεις άφηναν τις ευθύνες της κοινοτικής καθοδήγησης στους ιερείς των θεών, που πίστευαν ότι τους πρόσφεραν τη γη που καλλιεργούσαν. Οταν όμως η συγκέντρωση του πλούτου ισχυροποίησε αυτούς τους απλούς, αρχικά, διαχειριστές και θρησκευτικούς ενδιάμεσους, οι κάτοικοι της πόλης απέκτησαν την ταξική διάρθρωση που επιβάλλει το σύμπλεγμα της ανισότητας στον πλούτο και την ισχύ. Στην πορεία της εξέλιξης της ιστορίας της περιοχής, το ιερατείο avaγκάστηκε να μοιραστεί τα οφέλη της εξουσίας και με ένα νέο παράγοντα: τους πολεμιστές. Τα δικαιώματα των πολεμιστών, πάνω στην παραγωγή των Βαβυλώνα

#### 2. Οσο

ο άνθρωπος ασχολούνταν με την τροφοσυλλογή, η διανομή του προϊόντος γινόταν με φυσικό τρόπο (μεσοποταμιακό ανάγλυφο). 3. Η δημιουργία παραγωγικού **περισσεύματος** στην εύφορη Μεσοποταμία προκάλεσε την ανάγκη διανομής του βάσει κάποιων κανόνων δικαίου. Εναέρια φωτογραφία φρουρίου στη

 4. Ο σουμεριακός κώδικας του Ουρ Ναμού σε πήλινη πλάκα (21ος αιώνας π.Χ.) ρύθμιζε θέματα οικογένειας, εργασίας, δούλων και εμπορίου



αξιοποίησή του και την αντιμετώπισή του. Το συντονισμό αυτής της προσπάθειας είχε ο ναός. Χαρακτηριστική παλιά πόλη ήταν η Ουρ. Στις νέες πόλεις της στρατιωτικής αριστοκρατίας ο παραγωγικός χαρακτήρας έρχεται σε δεύτερη μοίρα, αφού το προϊόν που καταναλώνει ο πληθυσμός τους προέρχεται από τη διανομή των υποχρεωτικών εισφορών, που επιβάλλονται στους υπηκόους ή τους φόρου υποτελείς παραγωγούς των άλλων περιοχών. Χαρακτηριστική περίπτωση νέας πόλης, έδρας κεντρικής εξουσίας με μεταπρατική οικονομία, ήταν η Βαβυλώνα. Και στους δύο τύπους πόλεων η αύξηση του πληθυσμού, ο καταμερισμός της παραγωγής και η απόσταση του απλού ανθρώπου που δημιούργησε η ισχυροποίηση της κεντρικής εξουσίας, έκαναν απαραίτητη την κωδικοποίηση των περί δικαίου απόψεων της παράδοσης ή των αποδεκτών ηθών και την απόδοσή τους σε μορφή νομοθεσίας. Η ανάγκη θεσμοθέτησης κανόνων δικαίου πριν από 4.000 χρόνια στη Μεσοποταμία ίσως θεωρηθεί απόδειξη για τον περιορισμό της αυθαιρεσίας των κυβερνώντων, δηλαδή ένα πρώιμο κοινωνικό συμβόλαιο, μπορεί όμως να ερμηνευτεί και ως βεβαιότητα των αρχόντων ότι και χωρίς την παρουσία τους επιβάλλεται η θέλησή τους. Η νομική παρά-

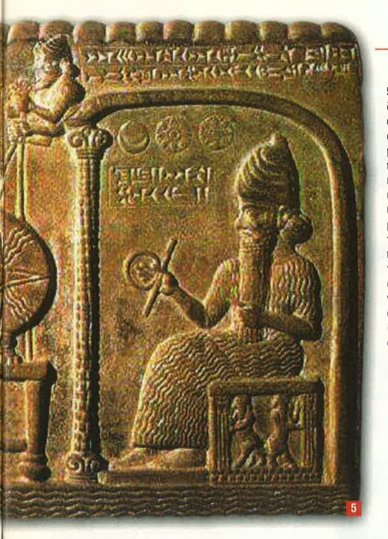
δοση της Μεσοποταμίας έγινε γνωστή από τον κώ-

αγροτών κατοίκων, επιβλήθηκαν είτε από την ανάγκη κάποιοι να αναλάβουν την προστασία των κατοίκων και της ιδιοκτησίας τους είτε από το δικαίωμα επιδρομικών ή κατακτητικών πολεμικών ομάδων, που δεν είχαν την τύχη να έχουν μια τόσο εύφορη πατρίδα όσο το Ιράκ.

Στο αρχαίο Ιράκ (Μεσοποταμία) αναπτύχθηκαν, με βάση τις πιο πάνω συνθήκες, δύο τύποι πόλεων: οι παλιές πόλεις με ισχυρή ιερατική εξουσία, στις οποίες οι πολεμιστές ήταν η δεύτερη ανώτερη τάξη και οι οποίες συνέχιzαν να υπάρχουν, κατά κανόνα, πάνω στους νεολιθικούς οικισμούς, και οι νέες που δημιουργήθηκαν ως έδρα πολεμικών ομάδων, εξουσίαzαν ευρύτερες περιοχές και στις οποίες ανώτερη τάξη ήταν οι ικανοί στα όπλα, και δεύτερη τάξη το ιερατείο.

Στις παλιές πόλεις n zωή ήταν οργανωμένη σε κοινοτική βάση, αφού το περιβάλλον της Μεσοποταμίας απαιτούσε την ομαδική προσπάθεια για την

Η ανάγκη δεσμοδέτησης νόμων ήρδε ως αποτέλεσμα της συνύπαρξης διαφορετικών παραδόσεων σχετικά με τις κοινωνικές σχέσεις



5. Το ιερατείο διαχειρίστηκε στα πρώιμα στάδια των μεσοποταμιακών πολιτισμών τις κοινοτικές υποθέσεις. 6. Η στήλη με τον κώδικα του Χαμουραμπί που θεωρείται το πρώτο συγκροτημένο νομικό κείμενο στην Ιστορία (1805 αιώνας π.Χ.)

#### δικα του Χαμουραμπί.

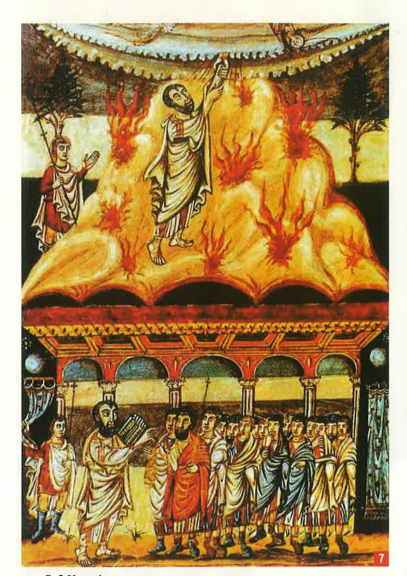
Ο Χαμουραμπί (1792-1750 π.Χ.) ήταν ο έκτος βασιλιάς από τη δυναστεία των Αμοριτών που κυβέρνησε από τη Βαβυλώνα. Η φυλή του Χαμουραμπί ήταν μια νομαδική φυλή που νοίκιαzε τις στρατιωτικές της υπηρεσίες σε μεσοποταμιακούς οικισμούς. Μετά την πτώση της τρίτης δυναστείας της Ουρ, η πολεμική ομάδα των Αμοριτών, από την οποία καταγόταν ο Χαμουραμπί, οι Αμνάνουμ, κατέλαβαν το 1894 π.Χ. την εξουσία του μικρού κράτους της Βαβυλώνας και έγιναν ανεξάριπτοι. Εναν αιώνα αργότερα, με την ανοδο του Χαμουραμπί στο δρόνο, η Βαβυλώνα άρχιζε την κυριαρχία της στη Μεσοποταμία και ουσιαστικά σε όλη τη Μ. Ανατολή. Ο κώδικας του Χαμουραμπί εντάσσεται στην προσπάθεια του συντάκτη του να επιβάλει την αίσθηση της 1σχυρής και ενιαίας εξουσίας στη Βαβυλωνία.

ταν μεταφράστηκε ο κώδικας του Χαμουραμπί, δημιουργήθηκε η εντύπωση ότι ήταν ένα κείμενο που κατέγραφε για να επιβάλει ως κυρίαρχο κάποιο τοπικό εθιμικό δίκαιο. Οι μετέπειτα αρχαιολογικές ανακαλύψεις και άλλων παλαιότερων κωδίκων επιχειρηματολογούν σήμερα ότι πρόκειται για κείμενο που αποδελτιώνει παλιότερους τοπικούς κώδικες



Ο κώδικάς του Χαμουραμπί εντάσσεται στην προσπάθεια του να επιβάθει την αίσθηση ισχυρής εξουσίας στη Βαβυθωνία

## Μεσοποταμια



 Ο Μωυσής λαμβάνει το Νόμο από τον Θεό. Μεσαιωνικό μικρόγραφο

και προτίθεται να επιβληθεί ως γενικό κρατικό δίκαιο, ισχυρότερο των τοπικών. Η φήμη αυτού του αρχαίου νομικού έργου το έκανε για περισσότερα από δύο χιλιάδες χρόνια τη βάση νομοθεσίας των λαών της Μ. Ανατολής. Η επιρροή του κώδικα του Χαμουραμπί ανιχνεύεται στους νόμους της Κρήτης και των πόλεων του Αιγαίου έως τους νόμους της Παλαιστίνης, στο μεταγενέστερο νόμο του βιβλικού Μωυσή. Η χρήση του κώδικα ατόνησε όταν άλλαξαν τελείως οι παραγωγικές συνθήκες των κοινωνιών της Ανατολής, με την πλήρη στήριξη της παραγωγής τους στο αμιγές δουλοκτητικό σύστημα,

Ο κώδικας του Χαμουραμπί αποδελτιώνει παλιότερους τοπικούς κώδικες με στόχο να επιβληθεί ως γενικό κρατικό δίκαιο που το εξυπηρετούσε καλύτερα το Ρωμαϊκό Δίκαιο.

Ο κώδικας του Χαμουραμπί βρέθηκε από Γάλλους αρχαιολόγους το 1901-1902 και μεταφέρθηκε στο Λούβρο ως τρόπαιο της αρχαιολογικής τους έρευνας. Είναι γραμμένος σε λίθινη στήλη που φέρει στην κορυφή της παράσταση του Χαμουραμπί να παίρνει τους νόμους από το θεό Σαμάς (θεός Ηλιος). Η μία πλευρά της στήλης είναι ολοσχερώς κατεστραμμένη και η δημοσίευση όλου του κώδικα στηρίχτηκε σε αντίγραφα που βρέθηκαν σε άλλες ανασκαφές. Εχουν δημοσιευτεί 282 άρθρα που ορίzουν τις σχέσεις ιδιοκτησίας ανθρώπων, χώων και πραγμάτων και δίνουν έμμεσα στοιχεία για την κοινωνική διαστρωμάτωση της εποχής του.

ίναι χαρακτηριστικά τα αδικήματα για τα οποία ο Χαμουραμπί θεώρησε ότι έπρεπε να πάρει σαφή μέτρα. Στο άρθρο 34 του κώδικα αναφέρει ότι ο σφετερισμός της περιουσίας στρατιώτη από ανώτερό του τιμωρείται με θάνατο. Το άρθρο 132 αναφέρεται σε θέματα τιμής: έτσι αν κάποιος άντρας κάνει νόημα με το δάχτυλο (!) σε παντρεμένη γυναίκα, αλλά δεν τους έχουν συλλάβει στο κρεβάτι, η γυναίκα πρέπει να πέσει στο ποτάμι για να σώσει την τιμή του άντρα της. Επίσης, αν τους πιάσουν στο κρεβάτι, πρέπει να τους δέσουν μαzί και να τους ρίζουν στο ποτάμι (άρθρο 129). Τέλος, ο κώδικας παρεμβαίνει κανονικά στις συναλλαγές ορίzοντας λεπτομερειακά αμοιβές, ενοίκια, αποχημιώσεις και πρόστιμα.

Ισως να μην είναι η σαφήνεια των περιπτώσεων αλλά η φιλοσοφία της ισότιμης ανταπόδοσης μιας zημιάς που έκανε δημοφιλή τον κώδικα του Χαμουραμπί στους λαούς της περιοχής. Ισως επίσης να ήταν η γνώση του βαθμού επικινδυνότητας κάθε πράξης και δικαιοπραξίας, που έκανε τους ανθρώπους γνώστες του μεγέθους της τιμωρίας που δεν θα ήταν αυθαίρετη, αλλά εκ των προτέρων ορισμένη. Φαίνεται όμως πως στο Ιράκ ο κώδικας του Χαμουραμπί ήρθε ως επιστέγασμα της ασφάλειας και σταθερότητας που έδωσαν οι βασιλιάδες της Βαβυλώνας στο λαό τους, αν και δεν περιέχει τα επαναστατικά στοιχεία ενός παλιότερου κώδικα της Ουρ που δηλώνει ότι συντάχθηκε για να φέρει την ισότητα στη γη (στίχοι 114-116) και ότι τα ορφανά και τους φτωχούς ανθρώπους δεν θα τους εκμεταλλεύονταν πια οι πλούσιοι και ούτε οι χήρες θα παραδίνονταν στους δυνατούς (στίχοι 162-168). Με το πέρασμα των αιώνων οι λαοί του Ιράκ έγιναν θύματα της τύχης να έχουν μια zηλευτή πατρίδα. Πέρσες, Αραβες, Τούρκοι, Βρετανοί και Αμερικανοί καταπατούν και καταληστεύουν τη γη της Μεσοποταμίας επί αιώνες. Μήπως φοβούνται ότι η ειρήνη θα ξαναέδινε στο Ιράκ τη λάμψη του παρελθόντος του;



#### 3000 п.Х.

Στη Μεσοποταμία λειτουργεί σύστημα απονομής δικαιοσύνης. **1792-1750** 

Ο Χαμουραμπί εκδίδει τον περίφημο Κώδικα, κανόνες δικαίου που υιοθετήθηκαν στον ευρύ χώρο της Μέσης Ανατολής και της ανατολικής Μεσογείου.

#### **7ος αι**.

Θεοπίzονται οι νόμοι του Δράκοντα στην Αθήνα. Στη Ρώμη οι Ετρούσκοι βασιλείς διαθέτουν, μεταξύ των άλλων εξουσιών τους, τη δικαιοδοτική αρμοδιότητα της εκδίκασης των υποθέσεων.

#### 6ος αι.

Οι περισσότερες ελληνικές πόλεις διαθέτουν όργανα απονομής της δικαιοσύνης.

#### 5ος αι.

Στην Αθήνα λειτουργεί η Ηλιαία, δικαστήριο με μεγάλο αριθμό δικαστών, εκλεγομένων από τους Αθηναίους πολίτες. Ετσι περιορίzονται οι αρμιοδιότητες του αρχαιότερου δικαστικού θεσμού, του Αρείου Πάγου.

#### 451

Στη Ρωμαϊκή Αυτοκρατορία εισάγεται ο Δωδεκάδελτος νόμος, που εισάγει νομικούς κανόνες στη ρωμαϊκή κοινωνία.

#### 415

Η αποκοπή των κεφαλών των Ερμών από τον Αλκιβιάδη και τους οπαδούς του συγκλονίzει την Αθήνα και οδηγεί σε δίκη και καταδίκες σε θάνατο των ενόχων.

#### 2ος αι. π.Χ. (μέσα)

Στη Ρωμαϊκή Αυτοκρατορία εγκαινιάζεται το πρώτο τακτικόορκωτό δικαστήριο.

#### 476 µ.X.

Καταλύεται το δυτικό τμήμα της Ρωμαϊκής Αυτοκρατορίας. Ωστόσο το Ρωμαϊκό Δίκαιο εξακολουθεί και ισχύει στην Ιταλική χερσόνησο.

#### 533-539

Ο Ιουστινιανός εκδίδει τις Νεαρές, ένα σύστημα κανόνων δικαίου, οργάνων της απονομής της δικαιοσύνης. Την ίδια περίοδο στη Δύση εφαρμόzονται τα λεγόμενα βαρβαρικά δίκαια, που εμπεριέχουν συγχρόνως στοιχεία του Ρωμαϊκού Δικαίου και του εθημικού δικαίου των γερμανικών φυλών.

#### 713-795

Ο Μάλικ Ιμπν Ανας συντάσσει στη Μεδίνα την Αλ Μουοατά, μια περιεκτική συλλογή του εθιμικού δικαίου των μουσουλμάνων. Στη Βόρεια Αφρική, την Αίγυπτο και τη Μεδίνα η συλλογή θα αποτελέσει τη Βάση της απονομής δικαιοσύνης. Την ίδια περίπου εποχή, ο Μοχάμαντ Ιντρις Ιμπν Αλ Σαφιί επιχειρεί να προσαρμόσει το ισλαμικό δίκαιο στις σύγχρονες συνθήκες του μουσουλμανικού κόσμου.

#### 1142

Η Εκλογή των Βασιλικών πληροφορεί για την οργάνωση των δικαστηρίων. 1166

#### Ο Μανουήλ Α΄ συγκροτεί 4 δικαστήρια, προκειμένου να διευκολυνθεί και η συσσώρευση δικαστικών εκκρεμοτήτων. Στη Δύση υιοθετείται ευρύτατα η ιουστινιάνεια κωδικοποίηση των αρχών του κλασικού Ρωμαϊκού Δίκαιου.

#### 1296

Ο Ανδρόνικος Β΄ διορίzει ανώτατο δικαστήριο αποτελούμενο από 12 ανώτατους δικαστές.

#### 16ος αι. (αρχές)

Στη μεσαιωνική Δύση οι ουμανιστές νομικοί μελετούν και ειδικεύονται στο Ρωμαϊκό Δίκαιο.

Το forum της Ρώμης στα τέλη του 19ου αιώνα: φωτογραφία του 1871, όπου φαίνεται αριστερά η κεντρική κλίμακα του ναού του Κάστορα, πριν από τη μετακίνηση των βαθμίδων της. Την εποχή των quaestiones, στο forum στήνονταν οι πρόχειρες από ξύλο κατασκευές που συνιστούσαν τα βήματα (tribunalia) των διάφορων δικαστηρίων, ενώ στις δίκες μεγάλου πολιτικού ενδιαφέροντος, ο ευρύς αυτός χώρος γέμιζε ασφυκτικά



## Ηλιαιά

της ΜΑΡΙΑΣ ΓΙΟΥΝΗ επίκουρης καθηγήτριας Νομικής Σχολής Δημοκρίτειου Πανεπιστημίου Θράκης

ικαιοδοσία του βασιλέως κατά τα μυκηναϊκά χρόνια η δικαστική, αρχίζει να αποσπάται ήδη από τα ομηρικά χρόνια, μαzί με το γενικότερο κατακερματισμό των εξουσιών του βασιλέως, για να υπαχθεί στην αρμοδιότητα άλλων αρχόντων. Οσο το δίκαιο παραμένει άγραφο, αποτελούμενο από γενικές και αόριστες πεποιθήσεις, που συχνά δεν συμβαδίzouv με τις κοινωνικές και πολιτικές ανακατατάξεις, οι δικαστικές κρίσεις, μολονότι πλέον υποχρεωτικές, δεν γίνονται πάντα αποδεκτές χωρίς αμφισβητήσεις. Στη γεωργική Βοιωτία του 7ου αιώνα π.Χ., ο Ησίοδος και ηγορεί αγανακτισμένος τους δωροφάγους βασιλείς, που όταν δικάzουν ενδιαφέρονται περισσότερο για το δικό τους πλουτισμό παρά για την ορθή απονομή της δικαιοσύνης. Η οργή του ποιητή βασίzεται στο προσωπικό του παράδειγμα, αφού έτσι έχασε τις δίκες εναντίον του αδελφού του για την πατρική κληρονομιά.

Τον 6ο αιώνα οι περισσότερες ελληνικές πόλεις έχουν αποκτήσει γραπτές νομοθεσίες. Εκεί όπου το πολίτευμα είναι ολιγαρχικό ή αριστοκρατικό, δεν δεσμοθετούνται ειδικά όργανα για την απονομή της δικαιοσύνης: στη Σπάρτη, όπως και στις πόλεις της αρχαϊκής και κλασικής Κρήτης, τη δικαιοσύνη απονέμουν τα συλλογικά ή ατομικά όργανα που ασκούν την εξουσία. Στις δημοκρατικές πόλεις, η δικαστική εξουσία ανήκει στα λαϊκά δικαστήρια.

Πρέπει να πάμε στην Αθήνα για να παρακολουθήσουμε τη γέννηση του νέου, ριzοσπαστικού θεσμού, του μεγάλου λαϊκού δικαστηρίου της Ηλιαίας, η ίδρυση της οποίας ανάγεται στον Σόλωνα. Ο Αριστοτέλης περιγράφει τη λειτουργία της Ηλιαίας στην εποχή του: κάθε Αθηναίος πολίτης άνω των τριάντα ετών μπορεί να κληρωθεί μεταξύ των συνολικά έξι χιλιάδων δικαστών, εξακοσίων από κάθε φυλή, σε ένα από τα δέκα τμήματα που δικάzουν υποθέσεις όλων των ειδών, αστικές και ποινικές, όπως θα τις χαρακτηρίzαμε σήμερα. Ο Περικλής θεσπίzει το δικαστικό μισθό, δίνοντας και στους φιωχότερους τη δυνατότητα να θυσιάσουν το μεροκάματο για να συμμετάσχουν στην άσκηση της εξουσίας. Ο Αριστοφάνης ανηλεώς σατιρίzει τους συμπατριώτες του, που πριν ακόμη χαράξει συνωστίzονται στην είσοδο του δικαστηρίου ώστε να προλάβουν να κληρωθούν μεταξύ των δικαστών της ημέρας.

Στη δικαιοδοσία της Ηλιαίας εμπίπτει μεγάλο φάσμα υποθέσεων. Τμήματα αποτελούμενα από

1. Η Ηλιαία, το μεγάλο λαϊκό δικαστήριο της Αθήνας, ιδρύθηκε από τον Σόλωνα. 2. Νωπογραφία με τη μορφή του Αθηναίου νομοθέτη. 3. Ανάγλυφη στήλη με το νόμο εναντίον της τυραννίας. Ο Δήμος στέφεται από τη Δημοκρατία (Μουσείο Αγοράς, Αθήνα)

APXAIA E

THE REPORT OF THE PARTY OF THE

STRANFA TAKE UPNILE



ALIANIT SOLON

## ΗΛΙΑΙΑ

 Ο Αρειος Πάγος, το αρχαιότερο και πιο σεβάσμιο δικαστήριο της αρχαίας Αθήνας

201 πολίτες εκδικάzουν, με τη διαδικασία της δίκης, ιδιωτικές υποθέσεις κάθε είδους: κληρονομικές, εμπορικές, κλοπής, προικός κ.λπ. Οι υποθέσεις που αφορούν το δημόσιο συμφέρον ακολουθούν μιαν άλλη διαδικασία, αυτήν της γραφής και ανατίθενται συνήθως σε τμήματα των 501 δικαστών ή μεγαλύτερα. Τις ιδιωτικές δίκες κινούσε ο διγόμενος, ενώ τις δημόσιες οποιοσδήποτε πολίτης, αφού τα αρχαία δικαστικά συστήματα δεν προέβλεπαν την υπάρξη εισαγγελικής αρχής. Αλλά η αντίληψη περί του τι υπάγεται στα ατομικά συμφέροντα και τι αφορά ολόκληρη την πολιτεία δεν είναι, βεβαίως, διαχρονική. Στη συνείδηση των πολιτών μιας δημοκρατικής πόλεως, η σφαίρα του δημόσιου έχει τεράστια ευρύτητα, συρρικνώνοντας αντίστοιχα τη σφαίρα του ιδιωτικού, καθώς ακόμη και

Οσο το δίκαιο παραμένει άγραφο, οι δικαστικές κρίσεις δεν γίνονται πάντα αποδεκτές χωρίς αμφισΒητήσεις

> τομείς κατοχυρωμένοι, στη σύγχρονη κοινωνία, ως αυστηρά ιδιωτικοί, δεωρείται πως αναφέρονται στα συμφέροντα της πόλης. Στην κατηγορία αυτή ανήκουν αδικήματα όπως η εξύβριση, ή ακόμη χητήματα σχετικά με την οικογένεια, όπως ο γάμος Αδηναίου ή Αδηναίας με πρόσωπο που στερείται την ιδιότητα του πολίτη.

> Αλλά το λαϊκό δικαστήριο έχει και αρμοδιότητες συνταγματικού δικαστηρίου: η γραφή παρανόμων είναι η διαδικασία προσβολής ενός προτεινόμενου στην *ἐκκλησία* νομοσχεδίου, με το αιτιολογικό της

5. Χάλκινες ψήφοι για την αθώωση ή ενοχή Αθηναίων πολιτών που δικάστηκαν στην Ηλιαία





«αντισυνταγματικότητας», ότι δηλαδή αντιβαίνει σε ήδη υπάρχοντα νόμο, είτε τυπικά είτε ουσιαστικά. Οι υποθέσεις αυτές κρίνονταν από την ολομέλεια της Ηλιαίας, συγκροτούμενη από έξι χιλιάδες δικαστές και εφ' όσον η μήνυση γινόταν δεκτή, εκτός από την απόρριψη του νομοσχεδίου επιβαλλόταν στον ένοχο η ποινή που κρινόταν κατάλληλη από το δικαστήριο. Το 403 π.Χ., όταν έγινε στην Αθήνα γενική αναθεώρηση και εκκαθάριση των νόμων, νομοθειήθηκε, ως συμπλήρωμα, μια καινούργια γραφή που στρεφόταν εναντίον του ίδιου του νόμου και όχι κατά του προσώπου που τον είχε προτείνει. Εφαρμοzόταν σε περίπτωση που είχε εκπνεύσει η νόμιμη προθεσμία για την υποβολή γραφής παρανόμων, αλλά και για ελατιώματα που δεν κάλυπτε η τελευταία.

Τις προβλεπόμενες από την αττική νομοθεσία ποινές οι αρχαίοι ρήτορες τις διακρίνουν σε δύο κατηγορίες: χρηματικές (πρόστιμο, δήμευση) και κατά της προσωπικότητας (θανατική, εξορία, ατιμία). Η ποινή της ατιμίας αφαιρεί όλα τα δικαιώματα που συγκροτούν την ιδιότητα του πολίτη· η αυστηρότητα της ποινής αυτής, σε μια κοινωνία στην οποία η πεμπτουσία της zωής των πολιτών είναι ακριβώς η συμμετοχή τους στα κοινά, δεν έχει καμιά αναλογία με τη σημερινή στέρηση των πολιτικών δικαιωμάτων. Η φυλάκιση είναι άγνωστη ως ποινή στα αρχαία δίκαια. Χρησιμοποιείται μόνο ως εξασφαλιστικό μέτρο για την πληρωμή χρεών στο δημόσιο ή ως προφυλάκιση των κατηγορουμένων για σοβα-



ρά αδικήματα κατά της πόλεως. Ακόμη, στο δεσμωτήριον κρατούνται και οι μελλοθάνατοι μέχρι την εκτέλεση της ποινής, που, όταν γίνεται με τη χορήγηση δηλητηρίου, εκτελείται στον ίδιο χώρο. Ας θυμηθούμε τις τελευταίες στιγμές του Σωκράτη, όπως περιγράφονται στον Φαίδρο. Οδηγημένος στη φυλακή μετά την καταδίκη του, ο φιλόσοφος συνοδεύεται από τους οικείους του. Οταν φθάνει η στιγμή, παίρνει το κώνειο από τα χέρια του δημόσιου δούλου, που με την εμπειρία του δίνει τις κατάλληλες συμβουλές για τη χρήση.

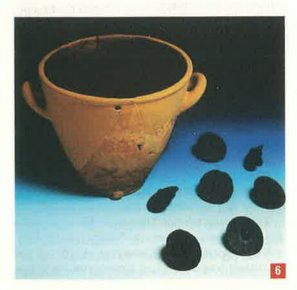
κατάγνωση της ποινής γινόταν με δύο τρόπους: στα αδικήματα για τα οποία προβλεπόταν από το νόμο ορισμένη ποινή, η διαδικασία τελείωνε με την ψηφοφορία σχετικά με την αθωότητα ή ενοχή του κατηγορουμένου. Για άλλα αδικήματα, όμως, ο νόμος δεν όριzε συγκεκριμένη ποινή, οπότε εάν η απόφαση ήταν καταδικαστική, έπρεπε ο κάθε αντίδικος να προτείνει την ποινή που έκρινε κατάλληλη. Ακολουθούσε δεύτερη ψηφοφορία, κατά την οποία οι δικαστές ήταν υποχρεωμένοι να επιλέξουν μεταξύ των δύο προτεινόμενων ποινών, χωρίς δικαίωμα επιλογής μιας τρίτης. Ευνόητο είναι ότι ο κατηγορούμενος πρότεινε την ελαφρύτερη ποινή, ενώ ο κατήγορος συνήθως τη θανατική ή άλλοτε πρόστιμο τόσο υψηλό, ώστε θα ήταν δύσκολο να πληρωθεί, γεγονός που θα επέφερε τη στέρηση των δικαιωμάτων του πολίτη στον οφειλέτη και θα

τον οδηγούσε στη φυλακή μέχρι την πληρωμή, συνήθως δηλαδή μέχρι το τέλος της zωής του.

Από τις υπαγόμενες στην Ηλιαία υποθέσεις εξαιρείται η ανθρωποκτονία, που ανήκε στην αρμοδιότητα του Αρείου Πάγου, του αρχαιότερου και πιο σεβάσμιου δικαστηρίου της Αθήνας. Ο ποιητής της *Ορέστειας* απεικονίzει την ίδρυσή του από την Αθηνά, για να εκδικάσει μια υπόθεση μυθική, αυτήν του φόνου της **Κλυταιμνήστρας** από το γιο τηςη θεά περιβάλλει ακόμη περισσότερο με το κύρος της το πρώτο αυτό δικαστήριο, καθώς συμμετέχει η ίδια στην πρώτη του συγκρότηση και δίνει την κρίσιμη ψήφο με την οποία αθωόνεται ο **Ορέστης**. Με τη δημιουργία της Ηλιαίας, οι σημαντικές, αρχικά, δικαιοδοσίες του Αρείου Πάγου περιορίzονται σε μεγάλο βαθμό. Κύρια αρμοδιότητά του μένει η εκ-

Οπου το ποπίτευμα είναι οπιγαρχικό ή αριστοκρατικό, δεν δεσμοδετούνται ειδικά όργανα για την απονομή της δικαιοσύνης

δίκαση υποθέσεων ανθρωποκτονίας και σωματικής βλάβης, όταν έχουν τελεσθεί εκ προθέσεως, καθώς και εμπρησιρού και *φαρμαχείας*. Ειδικά *φονιχά δικαστήρια* προβλέπονται για τις άλλες μορφές ανθρωποκτονίας. Η πανάρχαιη έννοια του μιάσματος, που προκαλείται από το χυμένο αίμα, εξακολουθεί να κυριαρχεί τόσο στη νοοτροπία όσο και στο δίκαιο των Αθηναίων. Από τους νόμους που θέσπισε ο **Αράκοντας** τον 7ο αιώνα, οι *φονικοί* δεν καταργούνται ούτε στην κλασική εποχή. Η ανθρωποκτονία θεωρείται ότι προσβάλλει αποκλειστικά ιδιωτικά



6. Κλεψύδρα (5ος αιώνας π.Χ.) με την οποία μετρούσαν το χρόνο κατά τις αγορεύσεις στη δημόσια δίκη

## Ηλιαιά

 Ο Αλκιβιάδης κατηγορήθηκε και διώχθηκε για την καταστροφή των κεφαλών του Ερμή (8)

έννομα συμφέροντα, γι' αυτό και δεν θα αποτελέσει ποτέ αντικείμενο δημόσιας δίκης. Ο Δράκων, θεσπίzοντας γραπτά για πρώτη φορά νομοθετημένες ποινές, καταργεί την αυτοδικία, αλλά διατηρεί το δικαίωμα των συγγενών του θύματος να μην ασκήσουν δίωξη και να παράσχουν τη συγγνώμη τους στο δράστη, όταν αυτός ενήργησε από αμέλεια. Παρ' όλο που διαπνέονται έντονα από τις αξίες της εποχής των αριστοκρατικών γενών, από την οποία κατάγονται, οι Δρακόντειοι νόμοι δεν είναι τόσο αυστηροί ούτε τόσο πρωτόγονοι όσο τους καταλογίzεται· αντίθετα, διακρίνουν ανάμεσα σε πράξη που τελέσθηκε εκούσια και ακούσια, ανάμεσα σε φυσικό και ηθικό αυτουργό, γνωρίzουν περιπτώσεις ατιμώρητου φόνου και επιβάλλουν διαφορετικές ποινές σε αντιστοιχία με την απαξία του εγκλήματος.

Η απουσία εισαγγελικής αρχής και η προσπάδεια να καλυφθεί όλος ο χώρος του αξιοποίνου σε ένα σύστημα που χαρακτηρίzεται από το μικρό αριθμό των νόμων, αντισταθμίzονται στο αττικό δίκαιο από τις διαφορετικές διαδικασίες που συνυπάρχουν ως εναλλακτικές δυνατότητες για τη δίωξη της ίδιας άδικης πράξης. Ο **Δημοσθένης**, αναφερόμενος στους διάφορους τρόπους δίωξης της κλοπής, εξηγεί ότι κάθε ένας από αυτούς κινείται

Η φυλάκιση είναι άγνωστη ως ποινή στα αρχαία δίκαια. Χρησιμοποιείται μόνο ως μέτρο για πληρωμή χρεών στο δημόσιο

> ανάλογα με την οικονομική, πολιτική ή ακόμη και σωματική δύναμη του διώκοντος: «Ο νομοθέτης θεώρησε απαραίτητο να μη στερήσει σε κανέναν την προσφυγή στη δικαιοσύνη, με τον τρόπο που μπορεί ο καθένας. Πώς μπορεί να γίνει αυτό; Εάν δώσει με νόμους πολλούς δρόμους εναντίον των αδικούντων, όπως γίνεται με την κλοπή. Είσαι δυνατός και πιστεύεις στον εαυτό σου; Συλλαμβάνεις αυτοπροσώπως τον ένοχο· αν χάσεις τη δίκη, το πρόστιμο είναι χίλιες δραχμές. Είσαι ασθενέστερος; Κατάγγειλέ τον στους άρχοντες και θα προβούν εκείνοι στη σύλληψη, Φοβάσαι και αυτό; Υπόβαλε γραφή κλοπής. Οικτίρεις τον εαυτό σου για τη φτώχεια σου, που δεν έχεις χίλιες δραχμές να πληρώσεις; Ασκησε δίχη κλοπῆς ενώπιον του διαιτητή, και δεν έχεις οικονομικό κίνδυνο. Αντίστοιχα 1σχύουν και για την ασέβεια».

> Τα πολιτικά κίνητρα είναι η συνηθέστερη αιτία που φέρνει τους πολίτες στα δικαστήρια. Οι Αθηναίοι ασκούν κάθε είδους καταγγελίες εναντίον των πολιτικών τους αντιπάλων, στοχεύοντας να τους ε-



ξουθενώσουν μέσα από μια καταδίκη. Ακόμη και σε καθαρά ιδιωτικές υποθέσεις ή σε κατηγορίες για πορνεία, για λιποταξία, για εξύβριση, υποκρύπτονται πολιτικές αντιπαλότητες.

Τα και' εξοχήν πολιτικά εγκλήματα διώκονται με ορισμένες νέες διαδικασίες, οι οποίες αντανακλούν την εξέλιξη του πολιτεύματος αλλά και τα φαινόμενα της κάθε εποχής. Ετσι, ο αυξανόμενος αριθμός των ρητόρων που έδιναν υποσχέσεις στο λαό, ενώπιον της εκκλησίας ή της βουλής, και στη συνέχεια δεν τις τηρούσαν, οδήγησε στη δημιουργία μιας ειδικής διαδικασίας για το αδίκημα αυτό. Αλλά η σημαντικότερη νέα διαδικασία είναι η είσαγγελία, με την οποία διώκονται τα αδικήματα της προδοσίας, της απόπειρας ανατροπής της δημοκρατίας και της δωροδοκίας αρχόντων. Δεκάδες είσαγγελίες ασκήθηκαν εναντίον πολιτικών, ιδίως όταν είχαν εκλεγεί στρατηγοί, και προσωπικότητες όπως ο Μιλτιάδης, ο Θουκυδίδης, ο Περικλής και ο θρασύβουλος οδηγήθηκαν στο δικαστήριο με τις κατηγορίες αυτές· για τον Ανυτο, έναν από τους κατηγόρους του Σωκράτη, παραδίδεται ότι διέφυγε την τιμωρία δωροδοκώντας τους δικαστές.

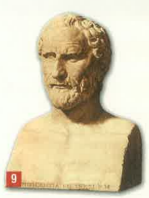
Το καλοκαίρι του 415 π.Χ. μια παράξενη υπόθεon συγκλόνισε την Αθήνα. Ενα πρωί, οι προτομές του Ερμή που χρησίμευαν για οδοδείκτες βρέθηκαν ακρωτηριασμένες. Παράλληλα με το βανδαλισμό, κυκλοφόρησαν φήμες για μια ανατριχιαστική πράξη ασέβειας: σε κάποιο αθηναϊκό σπίτι, ορι-



σμένοι πολίτες παρώδησαν την τελετουργία των Ελευσινίων, των κορυφαίων και πιο σεπτών μυστηρίων. Σε έκτακτη συνεδρίασή της, η Εκκλησία του Δήμου αποφάσισε τα μέτρα για την αποτελεσματική διαλεύκανση της σοβαρής αυτής υπόθεσης: έδωσε εκτεταμένες εξουσίες στη Βουλή, ανέθεσε τη διεξαγωγή της προανάκρισης σε ειδική επιτροπή και εξέδωσε ψήφισμα που χορηγούσε ατιμωρησία σε όσους κατηγορούμενους κατέδιδαν άλλα πρόσωπα, ορίzοντας ταυτόχρονα αμοιβή 100 μνων για όποιον έδινε ονόματα και πληροφορίες σχετικά με όσους ενέχονταν.

ύντομα εμφανίστηκε ο πρώτος πολίτης που κατήγγειλε ότι η αποτρόπαιη αυτή παρωδία έγινε στο σπίτι του Αλκιβιάδη, ο οποίος μάλιστα κράτησε για τον εαυτό του το ρόλο του ιεροφάντη, αρχιερέα των μυστηρίων. Ο μηνυτής πληροφόρησε ακόμη τη λαϊκή συνέλευση ότι ένας δούλος του Αλκιβιάδη, ο Ανδρόμαχος, γνώριzε πρόσωπα και πράγματα και zήτησε να του χορηγηθεί η ειδική άδεια που προβλεπόταν από το νόμο, προκειμένου να εμφανιστεί κάποιος δούλος ενώπιον της Εκκλησίας του Δήμου. Στην κατάθεσή του ο Ανδρόμαχος ενοχοποίησε τον κύριό του και κατονόμασε άλλους εννέα πολίτες. Δεν άργησε να παρουσιαστεί ένας μέτοικος, ο οποίος ομολόγησε την ενοχή του και κατέδωσε πολλά ονόματα πολιτών και μετοίκων. Ακολούθησαν πολυάριθμες καταγγελίες, από πολίτες, δούλους και από μία γυναίκα, τη σύzυγο του Αλκιβιάδη με τον οποίο ήταν γνωστές οι τεταμένες σχέσεις της. Η προανακριτική επιτροπή αποφάσισε ότι τα αδικήματα αυτά στρέφονται κατά του πολπεύματος και στοιχειοθετούν ανατροπή της δημοκρατίας. Εγιναν αρκετές συλλήψεις, πολλοί κατηγορούμενοι όμως, μεταξύ των οποίων και ο Αλκιβιάδης, κατόρθωσαν να διαφύγουν από την Αττική.

Περίπου ένα μήνα μετά τις πρώτες καταγγελίες, κάποιος **Διοκλείδης** παρουσιάστηκε στη Βουλή και έδωσε ακόμη σαράντα δύο ονόματα προσώπων που ενέχονταν στην υπόθεση του ακρωτηριασμού των Ερμών. Ο ρήτορας **Ανδοκίδης**, ένας από τους υπόπτους που συνελήφθησαν αμέσως, zήτησε ακρόαση από τη Βουλή, ενώπιον της οποίας αντέκρουσε ως ψευδείς τις κατηγορίες και, αφού έλαβε τη διαβεβαίωση ότι δεν θα δικαστεί ο ίδιος, έδωσε τα ονόματα των πραγματικών ενόχων. Ο Διοκλείδης καταδικάστηκε σε θάνατο για τις ψευδείς καταδόσεις, ενώ ο Ανδοκίδης κατηγορήθηκε αργότερα ότι έφθασε να καταδώσει ακόμη και τον πατέρα του προκειμένου να σωθεί ο ίδιος.



9. Προτομή του Δημοσθένη (Αίθουσα των Μουσών, Βατικανό)

Διεξήχθησαν συνολικά σαράντα οκτώ δίκες εναντίον πολιτών και μετοίκων κατηγορουμένων για

Με τη δημιουργία της Ηπαίας, οι σημαντικές, αρχικά, δικαιοδοσίες του Αρείου Πάγου περιορίζονται σε μεγάπο Βαθμό

παρωδία των Ελευσινίων μυστηρίων και ακρωτηριασμό των κεφαλών του Ερμή, με τη διαδικασία της είσαγγελίας που προβλεπόταν για πολιτικά εγκλήματα. Ολοι οι κατηγορούμενοι καταδικάστηκαν σε θάνατο και δήμευση της περιουσίας τους και όσοι ήταν παρόντες εκτελέστηκαν αμέσως. Ειδικά ψηφίσματα που εκδόθηκαν για τους ερήμην καταδικασθέντες, τους έθεταν εκτός νόμου, επιτάσσοντας κάθε πολίτη να τους θανατώσει με τα ίδια του τα χέρια, με την εγγύηση ότι πρόκειται για πράξη επιδοκιμαστέα τόσο από την πολιτική κοινωνία όσο και από τους θεούς. Παρόμοια ψηφίσματα δεν ήταν σπάνια αναφορικά με τους προδότες της πόλεως και τους πραξικοπηματίες, θεοπίzοντας ταυτόχρονα ποικίλους ευφάνταστους τρόπους για να εξαλειφθεί η μνήμη αυτών των προσώπων, όπως το γκρέμισμα του σπιτιού τους, η απάλειψη του ονόματός τους από κάθε δημόσιο έγγραφο (ή αντίστροφα η αναγραφή του σε ατιμωτική στήλη), ακόμη και η εκταφή των οστών του προδότη και η απομάκρυνσή τους από το έδαφος της Αττικής.

## ΔΩΔΕΚΑΔΕΛΤΟΣ



του ΙΩΑΝΝΗ Ε΄ ΤΖΑΜΤΖΗ

λέκτορα στο Τμήμα Ιστορίας και Αρχαιολογίας της Φιλοσοφικής Σχολής του Πανεπιστημίου Ιωαννίνων

Στη μνήμη της Μαρίνας Ιωαννάτου (1961-2002)\*

πό τις απαρχές της Ρώμης ώς το τέλος της περιόδου της Βασιλείας (8ος αι.-509 π.Χ.), εκεί όπου μύθος, θρύλος και πραγματικότητα συναντώνται, η απόδοση της δικαιοσύνης υπακούει σε αρχαϊκότατου τύπου κανόνες, σμιλευόμενους στο πέρασμα του χρόνου. Τη διατύπωση και εφαρμογή τους αναλάμβαναν στο απώτατο παρελθόν οι αρχηγοί των γενών, οι *patres*, καθένας τους μέσα στον κύκλο του γένους του και των προσκολλημένων σ' αυτό πελατών (clientes), και αργότερα ο βασιλιάς για το σύνολο πλέον των γενών που αποτελούν και το λαό. Η παρουσία της θρησκευτικής παραμέτρου είναι έντονη τόσο στο επίπεδο των διαδικασιών, οι οποίες είναι περίπου όμοιες για τις διαφορές που σήμερα ορίζονται ως αστικές και για τα ποινικά αδικήματα, όσο και στο επίπεδο της επανορθωτικής ποινής, όπου συγχεονται αρχέγονες τελετουργίες και οικογε-

**AIKAIO** 

νειακή εκδίκηση σε δημόσια δέα. Ας αναφερδεί ενδεικτικά ότι μη εκτέλεση των υποχρεώσεων που απορρέουν από τη σχέση πάτρωνα-πελάτη τιμωρείται με την αφιέρωση του παραβάτη σε χδόνια δεότητα και η ανδρωποκτονία από πρόθεση με δανάτωση από τους συγγενείς του δύμαιος.

Με τους Ετρούσκους βαστλείς (τέλη 7ου αι. π.Χ.) εισάγεται η έννοια του *imperium:* είναι η απόλυτη εξουσία του ανώτατου άρχοντα εντός και εκτός της πόλης της Ρώμης («ασική» και στρατιωτική), είναι κυρίαρχη και έχει λαϊκό χαρακτήρα, όχι θρησκευτικό. Η δυνατότητα καταναγκασμού (coercitio) του βασιλέα, που εκπορεύεται από το *imperium* και που είναι εξουσία zωής και θανάτου πάνω στους Ρωμαίους, συμβαδίzει με την πλήρη δικαιοδοτική αρμοδιότητά του (iurisdictio), με μάλλον δυσδιάκριτα τα όρια μεταξύ τους.

Η υφή των δικών δεν έχει αλλάξει και η διαδικασία, πάντοτε δημόσια, είναι βασικά αυτή του sacramentum, που δα εξηγηθεί πιο κάτω. Ιδιαίτερης μνείας χρήzει η ποινική δικαιοσύνη: ο βασιλιάς κάποιες φορές ορίzει ad hoc κατώτερους άρχοντες, τους «δύο άνδρες» (duumviri), για να δικάσουν αντ' αυτού, ενώ σε εξαιρετικά σπάντες περιπτώσεις λαμβάνει υπόψη του τη βούληση του λα-

1. Δíκη guaestio στο forum. Φανταστική αναπαράσταση (Ιω. Τζαμτζή). 2. Ρωμαίος πατρίκιος με προτομές των προγόνων του. Αγαλμα του 1ου αιώνα π.Χ. (Μουσείο Καπιτωλίου, Ρώμη). 3. Σύνοδος Ρωμαίων

## ΔΩΔΕΚΑΔΕΛΤΟΣ

4. Ο Κικέρων και ο Κατιλίνας στη Σύγκλητο (πίνακας του G. Vasari). Koi πάλι το 63 π.Χ.. λίγους μήνες μετά τη διανδρική δίκη TOU Rabirius. ο Κικέρων κατέπνιξε τη λεγόμεμη «Συνωμοσία του Κατιλίνα» προβαίνοντας, με απόφαση της Συγκλήτου, σε συνοπτικές εκτελέσεις, χωρίς ίχνος δικαστικής διαδικασίας, όσων συνωμοτών είχαν συλληφθεί στη Ρώμη

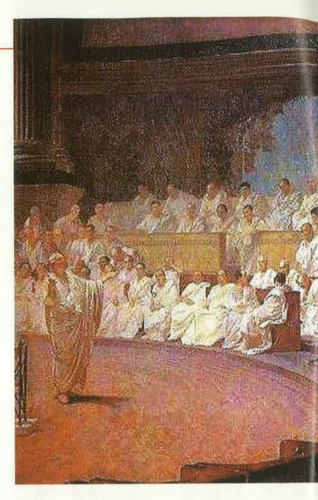
ού μέσω ενός μηχανισμού προσφυγής που παρέχει στον απειλούμενο με θανάτωση πολίτη την ευκαιρία, εφ' όσον το επιτρέψει ο βασιλέας, να αποφανθεί η λαϊκή συνέλευση για την τύχη του (provocatio ad populum).

Σύμφωνα με τη ρωμαϊκή παράδοση, οι βασιλείς εκδιώχθηκαν το 509 π.Χ. με «επανάσταση»-κίνημα της αποτελούμενης από τους patres των γενών συγκλήτου και η Ρώμη εισήλθε στην περίοδο της Respublica (509-27 π.Χ.). Κατά τη διάρκεια της οξύτατης πάλης μεταξύ πατρίκιων και πληθείων που συγκλονίζει σχεδόν αμέσως το νέο καθεστώς, οι άρχοντες της plebs, οι δήμαρχοι (tribuni plebis), επιδιώκουν να περιορίσουν την εξουσία των δύο κορυφαίων αρχόντων της πολιτείας, των υπάτων (consules), οι οποίοι έχουν κληρονομήσει αυτούσιο το βασιλικό imperium. Οι δήμαρχοι αμφισβητούν συνεχώς τη δικαιοδοτική και καταναγκαστική εξουσία των υπάτων εκμεταλλευόμενοι τον προϋπάρχοντα θεσμό της provocatio ad populum: καλύπτουν σταθερά με το veto τους κάθε προσφυγή πολίτη στη δικαιοσύνη της λαϊκής συνέλευσης, επιβάλλοντας έτσι ουσιαστικά στον ύπατο να την επιτρέψει. Ταυτόχρονα, θεμελιώδης διεκδικησή τους είναι η εισαγωγή του γραπτού δικαίου στη Ρώμη που θα ίσχυε εξίσου για όλους

Με τους Ετρούσκους Βασιλείς (τέλη 7ου αι. π.Χ.) εισάγεται η έννοια του imperium: η απόλυτη εξουσία του ανώτατου άρχοντα

> τους πολίτες χωρίς διάκριση, σε εφαρμογή της αρχής της ισονομίας (ius aequum). Οι συνεχείς προσπάθειες, πιέσεις και απειλές της δημαρχίας φέρνουν αποτέλεσμα: το 451-450 π.Χ. συντάσσεται και αποδίδεται στους πολίτες ο Δωδεκάδελτος νόμος, ο οποίος σηματοδοτεί την εισαγωγή τής, κατά τα ελληνικά πρότυπα, έννοιας του νόμου στη ρωμαϊκή αντίληψη.

> Το μνημειώδες αυτό κείμενο συνίσταται από διατάξεις τόσο ιδιωτικού όσο και δημοσίου δικαίου. Η ιδιωτική δίκη ακολουθεί τη λεγόμενη διαδικασία του παραβόλου (sacramentum). Οι διάδικοι παρουσιάzονται στον ανώτερο άρχοντα, ύπατο και αργότερα πραίτορα, και με τελετουργικές κινήσεις και λόγια αυστηρότατα καθορισμένα καταλήγουν να ορκιστούν καθένας για το δίκαιο του ισχυρισμού του, θέτοντας ένα χρηματικό ποσόν ως παράβολο/«στοίχημα», ποσόν που θα πληρωθεί από τον καταδικασθέντα στο δημόσιο θησαυροφυλάκιο μετά το πέρας της δίκης. Γίνεται αντιληπτό ότι, σ' αυτή



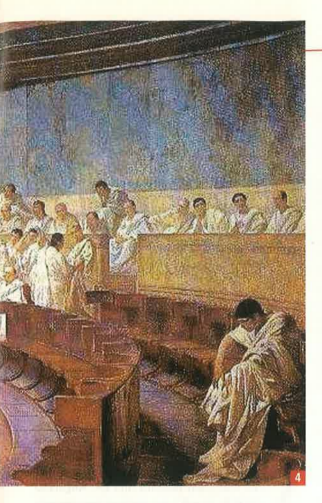
την αρχαϊκή διαδικασία, κρίνεται κατ' αρχήν ο δiκαιος όρκος που συνεπάγεται την πληρωμή ή όχι του στοιχήματος και μόνο έμμεσα η ουσία της αντιδικίας που μπορεί, για παράδειγμα, να είναι η νομή και κατοχή πράγματος. Εν τούτοις, για ορισμένες περιπτώσεις όπως η επερώτηση (stipulatio), ο νομοθέτης εισήγαγε μια νέα διαδικασία που διαρθρώνεται σε δύο φάσεις: στην πρώτη φάση, in iure, ο ανώτερος άρχοντας διαπιστώνει την αντιδικία και ορίzει δικαστή-διαιτητή (iudex arbiterve)· στη δεύτερη φάση, apud iudicem, είναι ο δικαστής που αποφαίνεται πλέον για το δίκαιο του απήματος με απόφαση που είναι άμεσα εκτελεστή.

Ο Δωδεκάδελτος περιέχει ακόμη τα «κεφαλικά» εγκλήματα, δηλαδή εκείνα που τιμωρούνται με δάνατο (*caput* - κεφαλή). Σχετικά με την ανδρωποκτονία, ανευρίσκεται ρητή διάταξη μόνο για την ανδρωποκτονία από αμέλεια, αλλά εννοείται κατ' αντιδιαστολή, και αυτή από πρόθεση, καθώς υπήρχε παλαιότερος σχετικός νόμος από την εποχή της Βασιλείας. Τα άλλα κεφαλικά εγκλήματα που παρατίθενται αποτυπώνουν όχι μόνο την παλαιότατη προέλευση των κανόνων, αλλά και το πλαίσιο της αγροτικής κοινωνίας μέσα στο οποίο διαμορφώδηκαν: το μαγικό τραγούδι (*malum carmen*) που απειλεί τη χωή του θύματος, ο εμπρησμός από πρόδεση, η ψευδομαρτυρία που προκάλεσε δανάτωση, η παδητική δωροδοκία του *iudex arbiterve*, η κα-

OMINE MORTVVAIN-VRIE NESS EUTO NEVE VRITO HOC PLVS NE FACITO ROCVAN SCEA NE POLITO

WHERES CENAS NE, RADANTO NEVE ESSAA PUNERIS ERCO HABENTO IOMINE AAORTVO NE OSSA LECITO DVO POSTEVINO SFACIAT

CVI CORONAX IMAJI INSEPEC MIAVE ENS HONORIS VIR I VITS VER COLAR BY VITVA: EL NEVE VIR VANA ADMIDIATE CVI NIRO DENTES INVCT I ESCIVITASTI IM CVIMILO SIMULTI VERVES YES FRANTET



ταστροφή της εσοδείας και η νυκτερινή κλοπή των αδέριστων σταχυών στους αγρούς είναι πράξεις που τιμωρούνται με δάνατο. Ο ρηξικέλευδος νεοτερισμός του Δωδεκαδέλτου είναι η πρόβλεψη ότι για τα κεφαλικά εγκλήματα αποφασίzει η λαϊκή κατά λόχους συνέλευση (comitia centuriata) διευδυνόμενη από τους ταμίες (quaestores) χωρίς να μεσολαβεί προσφυγή-provocatio.

υχνά θεωρείται ότι διάταξη του Δωδεκαδέλτου που αφορά τα εγκλήματα της πρόκλησης του εχθρού ή της συνεννόησης μαzi του συνιστά αναφορά στην perduellio, όρος που συνήθως αποδίδεται ως «εσχάτη προδοσία». Ομως, πιθανότατα, perduellio σήμαινε αρχικά την προσβολή του προσώπου του δημάρχου ή της plebs και μόνο στη συνέχεια, μέσα από τις μετέπειτα διαδικασίες ενσωμάτωσης των πληβείων στο θεσμικό σύστημα της Respublica, κατέληξε να καλύπτει όχι μόνο τις προαναφερόμενες πράξεις, αλλά και τη δράση για επαναφορά της βασιλείας (adfectatio regni), τη δολοφονία από πολιτικά κiνητρα, τα εγκλήματα που διαπράττουν οι άρχοντες στο πλαίσιο της άσκησης των καθηκόντων τους. Οι δίκες για perduellio διεξάγονται στην κατά λόχους λαϊκή συνέλευση κάτω από τη διεύθυνση των δημάρχων.

Ο συνδυασμός provocatio ad populum-δημαρ-

χικού veto καιοχυρώθηκε νομοθετικά το 449 π.Χ. με τους Βαλέριους-Οράτιους νόμους, ενώ πολύ σύντομα αναγνωρίστηκε εθιμικά η αρμοδιότητα της λαϊκής συνέλευσης και στις περιπτώσεις επιβολής χοηματικών ποινών (multae inrogationes), με δiκες που διευθύνουν οι αγορανόμοι (aediles). Το 300 π.Χ., άλλος Βαλέριος νόμος αυτοματοποίησε το αποτέλεσμα της προσφυγής στο λαό αποσυνδέοντάς την από τη δημαρχική κάλυψη: θεωρητικά, αρκεί πλέον να προφέρει ο απειλούμενος πολίτης τη φράση «provoco ad populum» ώστε να εισαχθεί σε λαϊκή δίκη. Στον 3ο π.Χ. αιώνα, το σύστημα των λαϊκών δικών (iudicia populi) έχει πια πανιωθεί πλήρως. Για τις κατ' ευθείαν δίκες ισχύει η αρμοδιότητα που προειπώθηκε, ενώ τις λαϊκές δίκες έπειτα από προσφυγή (ex provocatione) διευθύνουν σε κάθε περίπτωση οι δήμαρχοι.

Η δημιουργία, το 242 π.Χ., του επί των ξένων πραίτορα (praetor peregrinus) με αρμοδιότητα την επίλυση των διαφορών στις οποίες εμπλέκονταν μη Ρωμαίοι, παρείχε την ευκαιρία στον καινούργιο αυτόν άρχοντα να δώσει στο δικαστή κατευθύνσεις και εντολές πέρα απ' αυτές στις οποίες τον περιόριzε μέχρι τότε ο νόμος, χωρίς ωστόσο να μεταβάλει τη διμερή δομή της δίκης. Η εξέλιξη αυτή, που αναδεικνύει την ευελιξία του Ρωμαϊκού

Ο Δωδεκάδεπτος νόμος σηματοδοτεί την εισαγωγή τής, κατά τα εππνικά πρότυπα, έννοιας του νόμου στη ρωμαϊκή αντίπηψη

Δικαίου να ενσωματώνει ρυθμίσεις για περιπτώσεις όπου το ίδιο παρουσιάzει κενό και που οδηγεί σε νέου τύπου δίκες, είχε λαμπρό μέλλον, όπως θα δούμε παρακάτω.

Με την επέκταση της Ρώμης στο μεσογειακό κόσμο, η σωρεία περιπτώσεων βαρύτατα παραβατικής συμπεριφοράς που αναπτύσσουν διοικητές των επαρχιών απέναντι στους ντόπιους εγγίzοντας τα όρια της λεηλασίας, οδηγεί, στα μέσα του 2ου π.Χ. αιώνα, στη δημιουργία του πρώτου τακτικού-διαρκούς δικαστηρίου (quaestio), αποτελούμενου από ορκωτούς δικαστές συγκλητικής προέλευσης, για να δικάσει τις υποθέσεις κακοδιοίκησης των επαρχιακών διοικητών, που ορίzονται ως εγκλήματα voοφισμού (quaestio/crimen repetundarum). Η σύσταση άλλου δικαστηρίου που δικάzει τις υποθέσεις maiestas, στο τέλος του ίδιου αιώνα, αποτελεί την κατάληξη της διολίσθησης από την προσβολή της plebs και των δημάρχων στην προσβολή του populus και του κράτους. Thy perduellio διαδέχε-

## ΔΩΔΕΚΑΔΕΛΤΟΣ

 Προτομή του μεγάλου Ρωμαίου νομικού
 Παπινιανού.
 Συμφωνία (46 π.Χ.) του Καίσαρα με τη Λυκία, στην οποία περιλαμβάνονται και διατάξεις για ποινικά θέματα

> ται n maiestas populi romani που σημαίνει στην κυριολεξία «μεγαλείο [-ανωτερότητα] του ρωμαϊκού λαού» και οποιαδήποτε πράξη ή παράλειψη συνιστά προσβολή του τιμωρείται με κεφαλική ποινή.

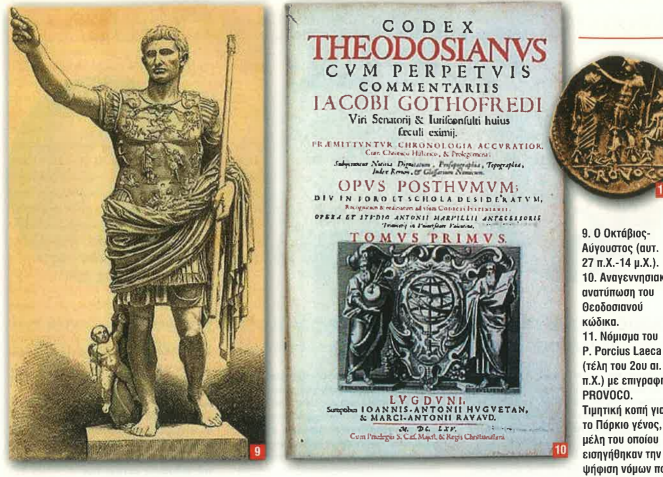
> Μετά το 123 π.Χ., οι quaestiones αποτελούνται από δικαστές των οποίων ο αριθμός κυμαίνεται μεταξύ σαράντα και εβδομήντα, ύστερα από κλήρωση μεταξύ των συγκλητικών και των ππιέων που περιέχονται στον ετήσιο κατάλογο των δικαστών, συνεδριάζουν δημόσια στο forum και αποφασίzouv με μυστική ψηφοφορία. Με τους Κορνήλιους νόμους του, το 81 π.Χ., ο Σύλλας γενικεύει το σύστημα των quaestiones. Εκτός από τα προαναφερθέντα δύο δικαστήρια, μέχρι το τέλος της Respublica λειτουργούν άλλα επτά με αρμοδιότητα στα εγκλήματα αίματος και ληστεία μετά φόνου, στη φαρμακεία, στην υπεξαίρεση, στην εκλογική σκευωρία και δωροδοκία, στην πλαστογραφία, στα εγκλήματα βίας, δημόσιας και ιδιωτικής. Η ποινή, αν και διατηρεί τον προσδιορισμό «κεφαλική», είναι πλέον εξορία με απαγόρευση παροχής τροφής και στέγης (aquae et ignis interdictio).

Οι παραβατικές συμπεριφορές Ρωμαίων διοικητών οδηγούν στη δημιουργία τακτικού-διαρκούς δικαστηρίου

Κατά την περίοδο της Ηγεμονίας (27 π.Χ.-284 μ.Χ.), στο πεδίο του ιδιωτικού δικαίου, η δικαιοσύνη απονέμεται με την πραιτοριανή δίκη η οποία, καλύπτοντας όλο και περισσότερες περιπτώσεις, αποβαίνει ο αποκλειστικός τρόπος δικαστικής επίλυσης των αστικών διαφορών. Η διαδικασία στηρίzεται στις διατυπώσεις (formulae) που δίδει ο πραίτορας. Τα ουσιώδη συστατικά στοιχεία της formula είναι τρία: ορισμός του δικαστή-έκθεση του διεκδικητικού αιτήματος του ενάγοντα (intentio)-εντολή στο δικαστή να καταδικάσει τον εναγόμενο εφ' όσον επαληθευθεί ο ισχυρισμός του ενάγοντα (condemnatio). Ο κατάλογος των legis actiones που μέσω των formulae παρέχει ο πραίτορας στους διάδικους συνιστά το πραιτοριανό ήδικτο (edictum praetorium) το οποίο εκδίδει κατ' έτος ο νέος αρχοντας αναλαμβάνοντας τα καθήκοντά του. Στα μέσα του 1ου μ.Χ. αιώνα, το ήδικτο αρχίζει να έχει σχετικά σταθερό περιεχόμενο και από τον Αδριανό και ύστερα δεν ανανεώνεται καθόλου: το ήδικτο καθίσταται πραγματικά διαρκές (perpetuum) και παρά τη διαφοροποίηση που εισάγει η παρουσία της έκτακτης διαδικασίας θα συνεχίσει να αποτελεί τη βάση της πολιτικής δικονομίας μέχρι τον 6ο αιώνα.

τον τομέα της ποινικής δικαιοσύνης, παρά την επαύξηση μάλιστα από τον Αύγουστο (27 π.Χ.-14 μ.Χ.) του αριθμού των διαρκών δικαστηρίων με εκείνα της μοιχείας και του οικονομικού εγκλήματος στον επισιτισμό, αναπτύχθηκε πολύ γρήγορα ο νέος τύπος απονομής της δικαιοσύνης που προαναφέρθηκε, η έκτακτη (extra ordinem) διαδικασία: αυτή επιβλήθηκε ολοκληρωτικά σε βάρος του συστήματος των quaestiones δημιουργώντας μια δικαστηριακή ιεραρχία με βαθμίδες δικαιοδοσίας αλλά και ένα σώμα δικαστών-πραγματικών κρατικών λειτουργών.

Με την έκτακτη διαδικασία, ο αυτοκράτορας λαμβάνει και' ευθείαν γνώση και δικάzει σε πρώτο και τελευταίο βαθμό τις υποθέσεις καθοσίωσης αλλά και τις περιπτώσεις εγκλημάτων που δεν προβλέπονται από την υπάρχουσα νομοθεσία·είναι επίσης ο και' έφεση δικαστής των υποθέσεων που εκδικάστηκαν πρωτόδικα στην Ιταλία και στις επαρχίες από τους τοπικούς διοικητές. Το μεγαλύτερο όμως μέρος του δικαιοδοτικού έργου του αυτοκράτορα ασκείται από εξουσιοδοτημένους κρατικούς αξιωματούχους: οι έπαρχοι της πόλης, του πραιτορίου, του επισιτισμού και της νυκτοφυλακής (praefecti urbi, praetorio, annonae, vigilae) έχουν τοπική αρμοδιότητα για την πόλη της Ρώμης και την Ιταλία, ενώ στις επαρχίες εξουσιοδοτούνται οι αυτοκρατορικοί απεσταλμένοι (legati) και επίτροποι (procuratores). Ειδικότερα από το τέλος του 2ου μ.Χ. αιώνα, ο έπαρχος του πραιτορίου αντικαθιστά μόνιμα τον αυτοκράτορα στα δικαστικά καθήκοντά



του: δικάzει σε πρώτο και τελευταίο βαθμό τις ποινικές υποθέσεις της Ιταλικής χερσονήσου, εκτός από τη Ρώμη και την κεντρική Ιταλία, αλλά και όλες τις εφέσεις, είτε σε ποινικές είτε σε αστικές υποθέσεις, κατά των αποφάσεων των επαρχιακών διοικητών. Η σημαντικότατη δικαστική αρμοδιότητα του επάρχου του πραιτορίου εξηγεί γιατί επιλέχθηκαν να τοποθετηθούν στο αξίωμα αυτό μεγάλοι νομικοί, όπως ο Παπινιανός ή ο Ουλπιανός.

Η οδός της extra ordinem διαδικασίας επέτρεψε και στη Σύγκλητο να αναπτύξει δικαστική αρμοδιότητα, συγκεκριμένα στις υποθέσεις νοσφισμού και καθοσίωσης. Οι ποινές για το νοσφισμό γίνονται βαρύτερες, καθώς η νομοθεσία ελέγχει όλο και περισσότερο τους επαρχιακούς διοικητές. Οσο για το έγκλημα καθοσίωσης, αυτό αποτελεί μετεξέλιξη της ρεπουμπλικανικής maiestas (ο όρος παραμένει ο ίδιος)· στο μέτρο που ο αυτοκράτορας προσωποποιεί το καθεστώς, ένας όλο και περισσότερο διευρυνόμενος κύκλος ενεργειών, πράξεων ή παραλείψεων, που προσβάλλουν τον αυτοκράτορα, τους συγγενείς του ή τον Οίκο του γενικότερα, αποτελούν ταυτόχρονα έγκλημα κατά του κράτους και το ανάποδο.

Η έκτακτη διαδικασία συνδυάzεται, τέλος, και με τη νέα κοινωνική διαστρωμάτωση που αναπτύχθηκε: ο κρατικός δικαστής έχει τη δυνατότητα να ελιχθεί στο θέμα της ποινής τιμωρώντας βαρύτερα τους ταπεινούς (humiliores) από τους ανήκοντες στην ανώτερη κοινωνική τάξη (honestiores) για τη διάπραξη του ίδιου ακριβώς αδικήματος.

Η αναφορά στην περιόδο της Δεσποτείας (284-565 μ.Χ.) δύναται να χρησιμεύσει ως επίλογος στα παραπάνω, καθώς ήδη μέσα σε ενάμιση αιώνα, από την άνοδο του **Διοκλητιανού** στο θρόνο (284) έως τη Θεοδοσιανή κωδικοποίηση (429), οι εξελίξεις τόσο σε πολιτειακό επίπεδο όσο και στην κοινωνία είναι καταλυτικές. Ας σημειωθεί μόνο η δικαιοδοτική αρμοδιότητα της χριστιανικής εκκλησίας η οποία, εκτός από τα θέματα αιρέσεων και αυτά του κατώτερου κλήρου, εκτείνεται στις αστικές υποθέσεις των λαϊκών εφ' όσον ένας από τους διάδικους προσφύγει στο επισκοπικό δικαστήριο. Οπως η συνέχιση της ίδιας της αυτοκρατορίας, έτσι και η διαμόρφωση της απονομής της δικαιοσύνης ανήκει πλέον στο πρώιμο Βυζάντιο.

\* Η αείμνηστη φίλη μου Μαρίνα Ιωαννάτου (1961-2002) υπήρξε διδάκτωρ του Πανεπιστημίου Paris 2 των Παρισίων, λέκτωρ του Πανεπιστημίου της Dijon και είχε τιμηθεί με το βραβείο του Ινστιτούτου Ρωμαϊκού Δικαίου των Παρισίων για το έτος 1997.

Από το τέπος του 2ου μ.Χ. αιώνα, ο έπαρχος του πραιτορίου αντικαθιστά μόνιμα τον αυτοκράτορα στα δικαστικά καθήκοντά του

10. Αναγεννησιακή π.Χ.) με επιγραφή Τιμητική κοπή για το Πόρκιο γένος, ψήφιση νόμων που επέκτειναν την provocatio kai εκτός αστικού πεδίου: ο προσφεύγων στο λαό πολίτης κατά της απόφασης του στρατηγού αποστελλόταν στη Ρώμη για να δικαστεί από τους δημάρχους σε λαϊκή δίκη

## Προεωπα



## Хаµоυраµпі (1805 ал. п.Х.)

Ο έκτος και γνωστότερος ηγεμόνας της αμοριτικής δυναστείας της Βαβυλώνας (1792-1750), γνωστός για τη συλλογή νόμων του. Ενεπλάκη σε μακροχρόνιους πολέμους με βασίλεια της περιοχής της Μεσοποταμίας και πέτυχε τον έλεγχο των νερών και της περιοχής του Τίγρη και του Ευφράτη. Στην εποχή του πραγματοποιήθηκαν σημαντικές αλλαγές στη ζωή του βασιλείου του, το οποίο μετετράπη σε εδαφικά σημαντικό κράτος. Ο ίδιος προσωπικά ασχολήθηκε με την υλοποίηση αυτών των

μεταρρυθμίσεων. Ο κώδικας του Χαμουραμπί αποτελεί συλλογή νόμων και αποφάσεών του που χαράχθηκε σε στήλη από διορίτη και τοποθετήθηκε στο βαβυλωνιακό ναό του Μαρντούκ. Αναφέρονται σε οικονομικές ρυθμίσεις, θέματα οικογενειακού δικαίου, ποινικά θέματα, όπως βιαιοπραγία και κλοπή, και θέματα αστικού δικαίου, όπως δουλεία και οφειλή. Οι ποινές ποικίλλουν ανάλογα με την κοινωνική τάξη των ενόχων και τις περιστάσεις. Ρύθμιζε τη ζωή των αστικών κοινοτήτων για πολλούς αιώνες, ενσωματώνοντας σημιτικές και σουμεριακές παραδόσεις. Παρά το ότι προέβλεπε την διά των ίσων τιμωρία (οφθαλμό αντί οφθαλμού) εν τούτοις ήταν πιο εξελιγμένος από το φυλετικό εθιμικό δίκαιο. Η κύρια πηγή του κώδικα του Χαμουραμπί είναι η στήλη που αποκαλύφθηκε στα Σούσα το 1901 από το Γάλλο ανατολιστή Ζαν Βενσάν Σείλ και βρίσκεται στο Λούβρο.

## **Δράκων** (7ος αι. π.Χ.)

Ο πρώτος νομοθέτης της αρχαίας Αθήνας, αναμορφωτής του αθηναϊκού πολιτεύματος και δημιουργός του πολιτικού και του σκληρού ποινικού κώδικα της πόλης (δρακόντεια μέτρα). Σύμφωνα με την παράδοση, ανατέθηκε στον Δράκοντα να συντάξει νέους νόμους όταν ήταν άρχοντας ο Αρίσταιχμος, γύρω στο 621-620 π.Χ., καθώς μέχρι τότε η απονομή της δικαιοσύνης γινόταν με βάση άγραφους κανόνες δικαίου. Η κλοπή και άλλα αδικήματα τιμωρούνταν με την ποινή του θανάτου. Ταυτόχρονα, όμως, απαγορεύθηκε η αυτοδικία, εισήχθη διάκριση μεταξύ ακούσιου και εκούσιου φόνου. Ο Δράκων επέφερε βαθιές τομές στο αθηναϊκό πολίτευμα: α) τη χορήγηση πολιτικών δικαιωμάτων σε όλους όσοι εκτελούσαν στρατιωτική υπηρεσία, β) τη σύσταση Εκκλησίας του Δήμου από τους στρατιωτικούς, γ) τη σύσταση Βουλής με 401 Βουλευτές, δ) τον περιορισμό της δικαιοδοσίας του Αρείου Πάγου σχετικά με την τήρηση των νόμων και την εποπτεία των αρχόντων, ε) κανόνες για την εκλογή των αρχόντων, των στρατηγών και των υπάρχων, στ) το δικαίωμα των πολιτών να καταγγέλλουν τους άρχοντες για ενδεχόμενη παραβίαση των νόμων και ζ) τη σύσταση δύο νέων δικαστικών σωμάτων, των εφετών και των πρυτάνεων. Οι νόμοι που έθεσε ο Δράκων σχετικά με το πολίτευμα καταργήθηκαν από τον Σόλωνα, το 592/591 π.Χ., διατηρήθηκαν όμως σε ισχύ οι περισσότεροι από τους ποινικούς του νόμους.

## **Σόλων** (640-560 π.Χ.)

Αθηναίος νομοθέτης και ένας από τους Επτά Σοφούς της αρχαιότητας, αριστοκρατικής καταγωγής. Το 594 οι Αθηναίοι τον εξέλεξαν άρχοντα, δίνοντάς του απεριόριστη εξουσία να αντιμετωπίσει τα εσωτερικά προβλήματα της πόλης. Ηταν η εποχή της διαμάχης μεταξύ των αριστοκρατών και των πλούσιων εμπόρων και τεχνιτών, που διεκδικούσαν πολιτικά δικαιώματα, ανάλογα με την οικονομική τους επιφάνεια. Κατήργησε τη σκλαβιά για χρέη, με τη σεισάχθεια, ενώ διαίρεσε τον πληθυσμό σε 4 τάξεις, ανάλογα με την περιουσία τους, καθιερώνοντας τιμοκρατικό σύστημα. Αλλαξε το νομισματικό σύστημα της Αθήνας, καθώς και τα μέτρα και τα σταθμά, εισάγοντας το ευβοϊκό στη θέση του συστήματος της Αίγινας. Το δικαστήριο της Ηλιαίας αποδίδεται στον Σόλωνα, καθώς και η πρακτική της εισαγγελίας, η καταγγελία δηλαδή από τους πολίτες κάθε αξιόποινης πράξης που δεν περιλαμβανόταν στους γραπτούς νόμους. Τα μέτρα αυτά δεν ευχαρίστησαν όλους τους πολίτες. Οι αριστοκρατικοί είδαν να χάνουν ένα μεγάλο κομμάτι από την εξουσία τους, ενώ οι φτωχότεροι πολίτες παρέμειναν αποκλεισμένοι από τη νομή των πολιτικών αξιωμάτων. Ο Σόλωνας τότε έφυγε από την Αθήνα και αυτοεξορίστηκε για 10 χρόνια. Οταν επέστρεψε, έζησε μακριά από την πολιτική ζωή, γράφοντας ελεγείες και ιάμβους, λυρικά ποιήματα δηλαδή με θέματα κυρίως πολιτικά.

1/



## Λεύκιος Κορνήλιος Σύλλας (138-78 π.Χ)

Ρωμαίος στρατιωτικός και πολιτικός, γεννημένος κοντά στη Νεάπολη. Ανήκε σε γνωστή οικογένεια και γρήγορα στρατεύτηκε στο ρωμαϊκό στρατό του Γάιου Μάριου. Το 88 π.Χ. έγινε ύπατος και ανέλαβε να διοικήσει τα ρωμαϊκά στρατεύματα στο Μιθριδατικό πόλεμο, Το αξίωμά του ανεκλήθη προς χάρη του Μάριου, αλλά ο Σύλλας κατέλαβε την πόλη υποχρεώνοντας τον αντίπαλό του να διαφύγει. Μετά τη νίκη του επί του Μιθριδάτη, τον οποίο υποχρέωσε να υπογράψει τη συνθήκη του Δαρδάνου το 85 π.Χ., επέστρεψε στη Ρώμη (82 π.Χ.), όπου νίκησε τα αντίπαλα δημοκρατικά στρατεύματα. Ο Σύλλας πέτυχε να ονομαστεί δικτάτωρ για ακαθόριστο χρόνο με την εντολή να αναδιοργανώσει το κράτος. Στόχος των μεταρρυθμίσεών του ήταν η αποκατάσταση της Συγκλήτου: αύξηση του αριθμού των δικαστηρίων για κακουργήματα, νόμος περί προδοσίας με στόχο την πρόληψη εξεγέρσεων, υποχρέωση των δημάρχων να υποβάλλουν νομοθετικές προτάσεις και νόμους προστασίας του πολίτη από υπερβάσεις της δικαστικής και εκτελεστικής εξουσίας. Ο Σύλλας προσπάθησε, κυρίως με τις προγραφές, να θέσει εκτός νόμου τους οπαδούς του λαϊκού κόμματος, για να επαναφέρει όλη την εξουσία στα χέρια της αριστοκρατίας. Το 79 π.Χ. αποσύρθηκε από το πολιτικό προσκήνιο απαρνούμενος τα αξιώματα του ύπατου και του δικτάτορα.

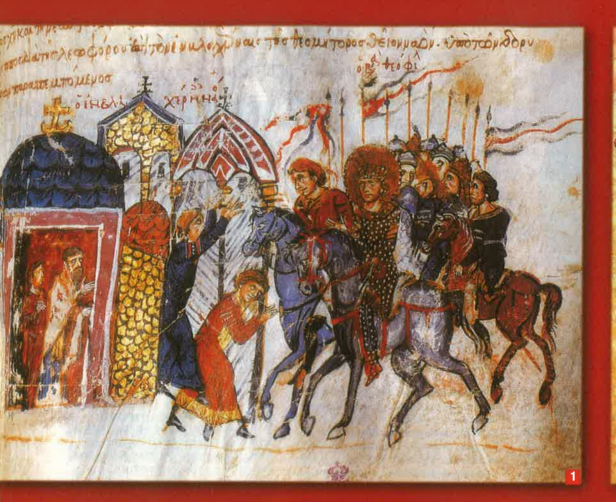


## **Ιουστινιανός** (482-565)

Ο σημαντικότερος αυτοκράτορας του Βυζαντίου (527-565). Το νομοθετικό και διοικητικό έργο του καθόρισε τη μετέπειτα πορεία του μεσαιωνικού κόσμου. Από την αρχή της βασιλείας του άρχισε την αναθεώρηση όλων των ρωμαϊκών νόμων, τους οποίους κατέγραψε με σύστημα. Αυτό το έργο λέγεται κωδικοποίηση, είναι γνωστό με την ονομασία Ιουστινιάνειος Κώδικας ή Κώδικας του Πολιτικού Δικαίου (Corpus Juris Civilis), τελείωσε στην ουσία το 534 και είναι ένα μνημείο της νομικής, πάνω στο οποίο βασίστηκε η μεταγενέστερη πορεία της επιστήμης αυτής. Σημαντικότερος Βοηθός του και εμπνευστής στο έργο αυτό ήταν ο νομομαθής Τριβωνιανός. Βασισμένος στο Θεοδοσιανό Κώδικα, δημοσίευσε τον Codex Constitutionum (Κώδικας). Το 530 συνέστησε επιτροπή, υπό την προεδρία του Τριβωνιανού, με σκοπό την κωδικοποίηση όλων των Ρωμαίων νομομαθών και νομοθετών. Το έργο αυτό δημοσιεύθηκε το 533 με τον τίτλο Πανδέκτης (Digestae) θέτοντας τις βάσεις για μια ορθολογικοποιημένη και σύγχρονη απονομή της δικαιοσύνης. Ο Ιουστινιανός εξέδωσε και ένα εγχειρίδιο προς χρήση των σπουδαστών της νομικής, με τον τίτλο Institutiones (Eronyńozic). Προσπάθησε να εκσυγχρονίσει τη νομοθεσία, εκδίδοντας συνεχώς νέους νόμους, το σύνολο των οποίων καλείται Νεαρές (Novellae). Η γλώσσα στην οποία καταγράφηκαν οι Νεαρές ήταν η ελληνική, σημάδι της κυριαρχίας του ελληνικού στοιχείου στις νέες συνθήκες.

## Κωνσταντίνος Αρμενόπουλος (1320-1383)

Βυζαντινός λόγιος και νομικός (νομοφύλακας και κριτής), γεννημένος στην Κωνσταντινούπολη, σημαντική νομική προσωπικότητα του Βυζαντίου. Καταγόταν από αριστοκρατική οικογένεια. Ο πατέρας του ήταν αξιωματούχος και η μητέρα του εξαδέλφη του αυτοκράτορα Ιωάννη Κατακουζηνού. Δάσκαλοί του ήταν ο Φιλάστριος Στουδίτης και ο μοναχός Λέων. Εμαθε λατινικά από το μοναχό Ασπάσιο και νομικά από τον Συμεώνα. Σε ηλικία 28 ετών έγινε νομοδιδάσκαλος και σύμβουλος του αυτοκράτορα και αργότερα νομοφύλαξ και κριτής Θεσσαλονίκης. Είναι γνωστός για το σπουδαίο συγγραφικό του έργο που αναφέρεται σε θέματα του Αστικού και Ποινικού Δικαίου. Το κυριότερο έργο του περιέχεται σε έξι βιβλία, ονομάζεται «Πρόχειρον ή Εξάβιβλος» και επηρέασε σημαντικά τη νομική επιστήμη. Η ονομασία τού έργου οφείλεται στην κατανομή της ύλης σε 6 βιβλία και κωδικοποιεί το ισχύον δίκαιο στην εποχή του: Περί νόμων και δικαστικής καταστάσεως, περί δικών, περί εκποιήσεως, περί μνηστείας και γάμων, περί διαθηκών, περί ζημίας και ποινής. Το έργο του Αρμενόπουλου μεταφράστηκε αργότερα σε απλούστερη γλώσσα για να ικανοποιήσει τις ανάγκες του υπόδουλου Ελληνισμού, Μετά την ίδρυση του νέου ελληνικού κράτους κατοχυρώθηκε ο κώδικας του Αρμενόπουλου με επίσημες Πράξεις (1828, 30, 35) και αποτέλεσε τον επίσημο Αστικό Κώδικα που ίσχυε στη χώρα μας μέχρι το 1946.





#### ρώτμη περίοδος

1. Ο Θεόφιλος απονέμει δικαιοσύνη για μια χώρα που εξέφρασε παράπονα. Συχνά ο αυτοκράτορας του Βυζαντίου απένεμε αυτοπροσώπως δικαιοσύνη σε όλους τους βαθμούς (μικρόγραφο από то «Хрочіко́ του Ιωάννη Σκυλίτζη»)

Στην κορυφή της δικαιοσύνης βρισκόταν (ήδη από την εποχή της ηγεμονίας) ο αυτοκράτορας, ως επικεφαλής όλου του κρατικού μηχανισμού, δίκαzε δε αυτοπροσώπως σε δεύτερο ή σε τρίτο βαθμό. Υπήρχε ακόμη η δυναιότητα να αχθεί μία υπόθεση απ' ευθείας σ' αυτόν με ορισμένες διαδικασίες. Είναι γνωστό ότι μία ολόκληρη καιηγορία αυτοκρατορικών διατάξεων αποτελούσαν τα decreta, n επίλυση δηλαδή ένδικων διαφορών που είχαν τεθεί υπό την κρίση του ίδιου του ηγεμόνα. Σε γενικότερα θέματα επικουρούσε τον αυτοκράτορα ο κοιαίστωρ του ιερού παλατιού (quaestor sacri palatii, αντίστοιχος περίπου με σημερινό υπουργό Δικαιοσύνης), ενόσω υφίστατο το αξίωμα αυτό. Από την εγκατάσταση της πρωτεύουσας στην Κωνσταντινούπολη, ανώτατη δικαστική αρχή ήταν εκεί ο ανθύπατος (proconsul). Λίγο μετά τα μέσα του 4ου αιώνα, ο φορέας αυτού του αξιώματος είχε τον τίτλο του έπαρχου της πόλεως (praefectus urbi), με δικαιοδοσία που κάλυπτε ό-

# TA BYZA

λες τις ιδιωτικές διαφορές. Στη νέα πρωτεύουσα δίκαzαν επίσης και οι πραίτορες (αρχικά δύο, αργότερα σε κυμαινόμενο κατά περιόδους αριθμό) με ανάλογες αρμοδιότητες, όπως οι ομώνυμοι άρχοντες στη Ρώμη. Δικαστική εξουσία λόγω μεταβίβασης αρμοδιότητας ασκούσε και ο *νυκτέπαρχος* (praefectus vigilum), που απορροφήθηκε από τον *πραίτορα των δήμων* –αξίωμα το οποίο ιδρύθηκε το 535 από τον Ιουστινιανό με τη Νεαρά 13. Το 539 δημιουργήθηκε κι άλλο αξίωμα, ο quaesitor, στον οποίο ανατέθηκαν δικαστικά καθήκοντα ως προς όλους τους ξένους που παρεπιδημούσαν στην πρωτεύουσα (Νεαρά 80). Ετσι λοιπόν, σύμφωνα με την ιουστινιάνεια νομοθεσία, διαχειρίzονταν την ποινική εξουσία ο *έπαρχος*, ο *πραίτωρ των δήμων* και ο quaesitor.

Εκούσια δικαιοδοσία ασκούσαν κυρίως οι *πραί* τορες, ο μάγιστρος του κήνσου και, από το 535, οι έκδικοι των πόλεων.

Εκτός πρωτεύουσας, τα όργανα απονομής της δικαιοσύνης και οι διάφοροι βαθμοί δικαιοδοσίας



## ΝΤΙΝΆ ΔΙΚΑΣΤΗΡΙΑ

προσδιορίστηκαν με βάση τη διοικητική διάρθρωση του κράτους σε επαρχίες, διοικήσεις και υπαρχίες. Σε πρώτο βαθμό δίκαzαν οι διοικπτές των επαρχιών και σε δεύτερο οι επικεφαλής των διοικήσεων (βικάριοι) ή ο ύπαρχος. Μόνο των βικαρίων οι αποφάσεις προσβάλλονταν στο αυτοκρατορικό δικαστήριο, όχι όμως και του υπάρχου. Στην εκδίκαση ένδικων μέσων μπορούσε να αναπληρωθεί ο αυτοκράτορας από τον έπαρχο πραιτορίων της Ανατολής και τον κοιαίστορα του ιερού παλατιού.

Δικαστικά καθήκοντα ασκούσαν παράλληλα τόσο σε αστικές όσο και σε ποινικές υποθέσεις και άλλοι κρατικοί αξιωματούχοι, είτε αυτοτελώς είτε ύστερα από εξουσιοδότηση, με βάση ειδικές διατάξεις. Εδώ εντάσσεται και η ειδική δικαιοδοσία που είχαν διάφορα όργανα λόγω της σχέσης ορισμένων προσώπων ή ορισμένων διαφορών με τον κύκλο των αρμοδιοτήτων τους ή λόγω διαφόρων προνομίων. Ετσι, π.χ., απολάμβαναν τα μέλη της

τάξης των συγκλητικών (αργότερα μόνον οι illustres) ειδική δωσιδικία στο πλαίσιο του forum dignitatis. Ιδιαίτερη θέση ανάμεσα στα προγόμια αυτής της μορφής καταλάμβανε το privilégium fori κληρικών και μοναχών. Η εκδικαση των αξιόποινων πράξεων του κοινού δικαίου που τα πρόσωπα αυτά διέπρατταν ανήκε (με εξαίρεση το έγκλημα καθοσιώσεως) στη δικαιοδοσία των εκκλησιαστικών δικαστηρίων.

Κατά την πρώιμη περίοδο υπήρξε σημαντική η συμβολή και των επισκόπων στην απονομή της δικαιοσύνης. Από τον Μ. Κωνσταντίνο καθιερώθηκε ο θεσμός της επισκοπικής δικαιοδοσίας (audientia episcopalis), που επέτρεπε την επίλυση-κατά την επικρατούσα άποψη σε διαιτητικό επίπεδοιδιωτικών διαφορών από τα επισκοπικά δικαστήρια. Επί Ιουστινιανού διευρύνθικε η δικαστική εξουσία των επισκόπων. Με τη Νεαρά 86 (έτ. 539) θεσπίστηκε η εποπτεία τους επί των πολιτειακών δικαστηρίων τόσο σε αστικές όσο και σε ποινικές υ- 🕨 και δικαίου

2. Ο Ιουστινιανός υπανορεύει Νεαρά του. Μικρογραφία από κώδικα του 10ου αιώνα. 3. Η ανάρρηση Βυζαντινού αυτοκράτορα, πηγή εξουσίας

## BYZANTIO

 Μικρογραφία χρυσόβουλου του αυτοκράτορα Ανδρόνικου Β΄ Παλαιολόγου για παραχώρηση προνομίων στη Μητρόπολη Μονεμβασίας

ποθέσεις που έφθανε μέχρι τη σύμπραξή τους με τον κοσμικό δικαστή, αν η συμπεριφορά του δημιουργούσε αμφιβολία στους διαδίκους ως προς την αμεροληψία του.

#### Μέση περίοδος

Οι διατάξεις του Ιουστινιανού για την απονομή της δικαιοσύνης και τα αρμόδια γι' αυτήν όργανα επαναλήφθηκαν σχεδόν στο σύνολό τους από την κωδικοποίηση που καταρτίστηκε επί **Λέοντος του Σοφού**, τη γνωστή ως *Βασιλικά*. Παρά όμως την επανάληψη αυτή δεν είναι καθόλου βέβαιο ότι οι σχετικές διατάξεις εφαρμόζονταν ακόμη στην πράξη.

Πάντως από την Εισαγωγή, τη νομοθετική συλλογή που εκδόθηκε επί **Βασιλείου Α΄** (μάλλον 885/886), συνάγεται γενικώς η διατήρηση των αρμοδιοτήτων του επάρχου της πόλεως, του κοιαίστορα και των διοικητών των επαρχιών.

Ειδικότερα, δε, ο τίτλος 11 «περί τάξεως και κριτηρίων» περιέχει πολλές πληροφορίες για τα δικαστήρια και τα πρόσωπα που συνδέονταν με αυτά: πρόεδροι (προκαθεzόμενοι), σύνεδροι (συγκαθεzόμενοι), διάδικοι (δικαzόμενοι) και δικηγόροι (εντολείς).

Αύο αχρονολόγητες Νεαρές του **Κωνσταντίνου** Πορφυρογέννητου (945-959) αφορούν κυρίως τις δικαστικές δαπάνες. Γίνεται διάκριση ανάμεσα σε ∂εματικούς δικαστές (στις επαρχίες) –που, σύμφωνα με την πρώτη Νεαρά, δικαιούνταν να απαιτούν τέλη για αμοιβή δική τους και του προσωπικούκαι των δικαστών της πρωτεύουσας, όπου οι δικαστικές δαπάνες ωφελούσαν μόνο το προσωπικό. Το ύψος των τελών ήταν γενικώς ανάλογο προς την αξία του αντικειμένου της διαφοράς, αλλά δεν υπερέβαινε κάποιο ανώτατο όριο. Με τη δεύτερη Νεαρά απαγορεύθηκε η είσπραξη τελών και στους επαρχιακούς δικαστές.

Για τη δικαστηριακή οργάνωση του 11ου αιώνα πολλά στοιχεία παρέχει η Εκλογή των Βασιλικών (μάλλον 1142).

Σύμφωνα με όσα γράφει ο συντάκτης της συλλο-

Την εκδίκαση σοβαρών υποθέσεων ανέθετε ο αυτοκράτορας όχι σπάνια σε ειδικό δικαστήριο, αποτεπούμενο από ανώτερους αξιωματούχους

> γής αυτής –προφανώς κάποιος δικαστής– σημαντικότερα ήταν κατά σειρά τα δικαστήρια του μεγάλου δρουγγαρίου της Βίγλας, του επάρχου της πόλεως, του δικαιοδότη, του επί των κρίσεων, του πρωιασηκρήτεως και του κοιαίστορα.

Κατά τη μέση περίοδο κάνουν την εμφάνισή



τους δύο ανώτατα δικαστήρια με έδρα την Κωνσταντινούπολη: το δικαστήριον επί του Ιπποδρόμου και το δικαστήριον του Βήλου. Οφείλουν το όνομά τους το μεν πρώτο στο ότι στεγαzόταν στο Σκεπαστό Ιππόδρομο των ανακτόρων, το δε δεύτερο στη χρησιμοποίηση ενός παραπετάσματος (βήλου), ματος για την αναμόρφωση της δικαιοσύνης. Το δικαστήριο του Βήλου πρέπει να συστάθηκε στη διάρκεια του 10ου αιώνα, μάλλον στο δεύτερο μισό του. Τα δύο δικαστήρια λειτουργούσαν παράλληλα και δίκαzαν, σε πολυμελή ή και σε μονομελή σύνθεση, τόσο αστικές όσο και ποινικές υποθέσεις, δεν έχει όμως εξακριβωθεί η μεταξύ τους σχέση. Σε υψηλότερη φαίνεται βαθμίδα ανήκε το δικαστήριο του Βήλου, πάντως δεν προσβάλλονταν ενώπιόν του οι αποφάσεις του δικαστηρίου επί του Ιπποδρόμου. Επειδή μαρτυρείται η ύπαρξη δικαστών που ανήκαν και στα δύο δικαστήρια (κριταί του Βήλου και επί του Ιπποδρόμου), διατυπώθηκε η υπόθεση μήπως οι δικαστές του Βήλου ήταν μία υποομάδα των δικαστών επί του Ιπποδρόμου. Ο αριθμός τους (ίσως όμως και ο συνολικός αριθμός των δικαστών των δύο δικαστηρίων) πρέπει να ήταν δώδεκα.

Η κτός από τα πιο πάνω δικαστήρια που είχαν γενική δικαιοδοσία, υπήρχε και ένα πλήδος κρατικών υπαλλήλων που ασκούσαν δικαστικά καθήκοντα είτε ως προς ορισμένες μόνον υποθέσεις είτε ως προς ορισμένα μόνο πρόσωπα. Π.χ. οι φρουροί των ανακτόρων δωσιδικούσαν ενώπιον του εταιριάρχη και του πρωτοβεστιαρίτη, οι ναυτικοί ενώπιον του παραθαλασσίτη και όσοι υπηρετούσαν στο πολεμικό ναυτικό ενώπιον του δρουγγαρίου του στόλου (ή του πλωίμου).

Την εκδίκαση σοβαρών υποθέσεων (π.χ. των εγκλημάτων καθοσιώσεως) ανέθετε ο αυτοκράτορας όχι σπάνια σε ειδικό δικαστήριο αποτελούμενο από ανώτερους κρατικούς αξιωματούχους που συγκροτούσε ειδικά για το σκοπό αυτό.

Αμφισβήτηση επικρατεί ως προς τον ακριβή χαρακτήρα του σεκρέτου επί των κρίσεων που ίδρυσε ο Κωνσταντίνος Θ΄ Μονομάχος –ίσως την ίδια περίπου εποχή με το διδασκαλείον των νόμων (μάλλον 1047). Βέβαιο είναι ότι επρόκειτο για δε-

Πληγή του συστήματος αποτελούσε η συσσώρευση των εκκρεμών υποθέσεων και η καθυστέρηση στην έκδοση των αποφάσεων

είτε για το διαχωρισμό της αίθουσας του δικαστηρίου από παράπλευρους χώρους είτε για την κάλυ-Ψη των δικαστών την ώρα της διάσκεψης για την έκδοση της απόφασης. Το δικαστήριο επί του Ιπποδρόμου είναι παλαιότερο και πιθανώς ιδρύδηκε από τον Βασίλειο Α΄ στο πλαίσιο προγράμ-

6

間別

ομό που αφορούσε ιδιωτικές διαφορές. Κατά μία γνώμη αποτελούσε όργανο με αρμοδιότητες δικαστικογνωμοδοτικές για την επίλυση νομικών προβλημάτων σε διαφορές που εκκρεμούσαν στα επαρχιακά δικαστήρια.

Σ' αυτήν αντιτάσσεται άλλη άποψη (μάλλον ορ-

## **BYZANTIO**

θότερη), σύμφωνα με την οποία ήταν κεντρική υπηρεσία αρμόδια για τη συγκέντρωση των αποφάσεων των επαρχιακών δικαστών στο πρωτότυπο (σχεδάριον), ώστε να εξασφαλιστεί το περιεχόμενό τους από φθορά ή από σκόπιμη αλλοίωση. Κατά την ίδια άποψη, όργανο της υπηρεσίας αυτής ήταν ο δικαιοφύλαξ με άμεσο προϊστάμενο τον επί των κρίσεων. Υστερη περίοδος

Από Νεαρά που εξέδωσε το 1166 ένας από τους τελευταίους Κομνηνούς, ο Μανουήλ Α΄, συνάγεται ότι η κορυφή των δικαιοδοτικών οργάνων της αυτοκρατορίας στο δεύτερο μισό του 12ου αιώνα βρίσκονταν τέσσερα δικαστήρια που υπάγονταν απ' ευθείας στον αυτοκράτορα: του μεγάλου δρουγγαρίου της βίγλας, του προκαθημένου των δημοσιακών δικαστηρίων, του πρωτασηκρήτεως και του δικαιοδότου. Από το κείμενο της Νεαράς προκύπτουν οι συνθήκες απονομής της δικαιοσύνης. Τα παραπάνω ανώτατα δικαστήρια δεν είχαν πάγια συγκρότηση, έτσι ώστε συχνά ήταν αδύνατη η λειτουργία ενός ή περισσότερων, επειδή οι διορισμένοι σ' αυτά δικαστές είτε συγκεντρώνονταν όλοι σε ένα δικαστήριο είτε δεν βρίσκονταν στη θέση τους, γιατί ασκούσαν τα καθήκοντά τους ευκαιριακά. Ορίστηκε, λοιπόν, ότι οι πρόεδροι των τεσσάρων δικαστηρίων όφειλαν με κοινή απόφασή τους να κατανείμουν τους δικαστές ισομερώς και ότι οι τελευ-

Στο νομικό Βίο της ύστερης περιόδου καταγράφεται αυξημένη συμμετοχή του κλήρου, σε σύγκριση με τις προηγούμενες περιόδους

> ταίοι αυτοί είχαν υποχρέωση να δικάzουν τρεις φορές την εβδομάδα. Η κατανομή ανά δικαστήριο έπρεπε να περιλάβει και τους δικηγόρους.

Πληγή στην απονομή της δικαιοσύνης αποτελούσε η συσσώρευση των εκκρεμών υποθέσεων και η καθυστέρηση στην έκδοση των αποφάσεων. Για να τελειώνουν κάποτε οι δίκες, επικυρώθηκε παλαιά διάταξη των Βασιλικών που προέβλεπε την περάτωση των μεν ποινικών υποθέσεων μέσα σε δύο χρόνια, των δεν αστικών σε τρία. Συνεχίzοντας την προσπάθειά του για την ταχύτερη κίνηση των δικαστικών διαδικασιών, καθόρισε ο Μανουήλ με άλλη Νεαρά τις ημέρες αργίας των δικαστηρίων, ώστε να μην παραμένουν αυτά κλειστά υπό το πρόσχημα της ευλάβειας. Διαιρέθηκαν λοιπόν αυτές σε ημέρες ολικής και σε ημέρες μερικής αργίας και ορίστηκε ότι κατά τις τελευταίες όφειλαν οι δικαστές μετά το τέλος της θείας λειτουργίας να εργάzονται κανονικά.

Δεν γνωρίzουμε αν και σε ποια έκταση απέδωσαν



τα νομοθετικά μέτρα του Μανουήλ. Βέβαιο είναι πάντως ότι οι προσπάθειες για αναβάθμιση των δικαστηρίων συνεχίστηκαν και επί των Παλαιολόγων. Με Νεαρά του έτους 1296 θέσπισε ο Ανδρόνικος Β΄ πρόσθετες εγγυήσεις για ένα ανώτατο δικαστήριο που τότε είχε συσταθεί. Το δικαστήριο αυτό, κατά πληροφορία που μας διασώzει φιλολογική πηγή, ήταν 12μελές και απαρτιzόταν από επισκόπους και άλλους κληρικούς και από συγκλητικούς. Φαίνεται όμως ότι δεν είχε μεγάλη διάρκεια Ζωής.

Περίπου τρεις δεκαετίες αργότερα απασχόλησε η απονομή της δικαιοσύνης και τον Ανδρόνικο Γ΄, που το 1329 καθιέρωσε το θεσμό των καθολικών κριτών των Ρωμαίων. Από τα τέσσερα μέλη αυτού του δικαστηρίου το ένα ήταν υποχρεωτικώς επίσκοπος. Αρχικά δίκαzαν και οι τέσσερις κριτές μαzi, αργότερα όμως εμφανίzεται το δικαστήριο και με μονομελή σύνθεση.

Στην οργάνωση αυτού του θεσμού είναι αφιερωμένα τρία προστάγματα του ίδιου αυτοκράτορα, το πρώτο του 1329, τα άλλα δύο του 1334. Επί Μανουήλ Β΄ Παλαιολόγου εκδόθηκε (μάλλον το 1398) μία «υποτύπωσις» απευθυνόμενη στους καθολικούς κριτές με ειδικές διατάξεις για την άσκηση των καθηκόντων τους. Στο κείμενο αυτό, που θυμίzει πολύ τη Νεαρά του Μανουήλ Α΄ του 1166, αλλά λόγω της μορφής του ως προστάγματος έχει λι-



7. Η ίδρυση του «Διδασκαλείου των Νόμων» έγινε με Νεαρά του Κωνσταντίνου Θ' Μονομάχου (μικρόγραφο από το «Χρονικό του Ιωάννη Σκυλίτζη»)

τό ύφος, είναι ολοφάνερη η προσπάθεια για τη συστηματική απασχόληση των δικαστών και για τη γρήγορη διεκπεραίωση των υποθέσεων.

θεσμός των καθολικών κριτών των Ρωμαίων παρουσίασε ευθύς εξ αρχής στη λειτουργία του προβλήματα. Κατά τη διήγηση του ιστορικού Νικηφόρου Γρηγορά, ύστερα από δίκη που έγινε στην Κωνσταντινούπολη το 1337, καταδικάστηκαν τρία από τα τέσσερα μέλη του δικαστηρίου για δωροληψία. Παρά τα μειονεκτήματά του, διατηρήθηκε αυτός ο δικαστικός σχηματισμός μέχρι την Αλωση. Επεκτάθηκε μάλιστα και στις επαρχίες με την εγκατάσταση εκεί τοπικών καθολικών κριτών. Αυτών όμως ο τίτλος δεν έφερε την προσθήκη «των Ρωμαίων», όπως στην πρωτεύουσα. Ο πιο γνωστός από τους τοπικούς αυτούς καθολικούς κριτές είναι μάλλον ο Κωνσταντίνος Αρμενόπουλος που διετέλεσε «νομοφύλαξ και (κατά πάσαν πιθανότητα: καθολικός) κριτής Θεσσαλονίκης», ο συντάκτης της Εξαβίβλου, του πρώτου νεοελληνικού Αστικού Κώδικα.

Σε σχέση με την εν γένει διαχείριση της ποινικής εξουσίας δεν πρέπει να παρασιωπηθεί ότι τα όρια ανάμεσα στην πολιτειακή και στην εκκλησιαστική δικαιοδοσία ήταν συχνά συγκεχυμένα. Αυτό οφείλεται σε δύο αιτίες. Πρώτον, ότι η Πολιτεία απείχε μερικές φορές από τη δίωξη εγκλημάτων που παρουσίαzαν διπλό χαρακτήρα, κοσμικό και πνευματικό, προς όφελος της εκκλησιαστικής δικαιοδοσίας. Δεύτερον, ότι η Εκκλησία ερμήνευσε κατά τέτοιο τρόπο το θεσμό του ασύλου, ώστε απέκλειε στα πολιτειακά όργανα κάθε δυνατότητα ανάμιξης σε σχέση με όσους zπτούσαν άσυλο. Η στάση αυτή δεν έμεινε χωρίς αντίδραση από την πλευρά της Πολιτείας, αλλά από τη νομολογία των εκκλησιαστικών δικαστηρίων των ύστερων χρόνων προκύπτει σαφώς ότι η παραπάνω αντίδραση δεν έφερε ουσιαστικό αποτέλεσμα.

Τέλος, ας σημειωθεί ότι ο νομικός βίος της ύστερης περιόδου χαρακτηριzόταν, σε σύγκριση με τις προηγούμενες περιόδους, από αυξημένη συμμετοχή του κλήρου. Η έντονη όμως δραστηριότητα των εκκλησιαστικών δικαστηρίων όλων των βαθμών (ε-Πισκοπικών, αρχιεπισκοπικών ή μητροπολιτικών και του πατριαρχικού) στον τομέα της επίλυσης αστικών διαφορών δεν περιοριzόταν σε θέματα οικογενειακού δικαίου, που από τον 11ο αιώνα είχαν υπαχθεί στην αποκλειστική δικαιοδοσία της Εκκλησίας, αλλά επεκτεινόταν -σε μεγαλύτερη έκταση απ' όσο θα περίμενε κανένας- και σε διαφορές άλλων κλάδων του ιδιωτικού δικαίου, ακόμη και του εμπορικού, όπως πρόσφατες έρευνες απέδειξαν.

## Ρωμαιογένες Σύστημα

Του Κωνσταντινού Γ. Πιτσακή . καθηγητή της Ιστορίας του Δικαίου στη Νομική Σγολή του Δημοκρίτειου Πανεπιστημίου Θράκης

1. Χειρόγραφο του 6ου αιώνα με τον Πανδέκτη. Η σελίδα δείχνει την αρχή του Συντάγματος Deo Auctore της 15ης Δεκεμβρίου тоџ 521. 2. Ο Πανδέκτης νόμων του Ιουστινιανού σε νέα γλώσσα που τυπώθηκε το 1325-1350 στην Ιταλία. 3. Οδόακρος και Ζήνων (4) αντάλλαξαν αμοιβαία τίτλους αναγνώρισης της εξουσίας τους στα ανατολικό και δυτικό τμήματα της Ρωμαϊκής Αυτοκρατορίας

κατάλυση του Δυτικού Ρωμαϊκού κράτους (476) δεν συνεπάγεται τη βίαιη αποκοπή της Δύσης από τη ρωμαϊκή πολιτιστική, και ιδιαίτερα τη νομική, παράδοση. Η πράξη της αποστολής από τον Οδόακρο των συμβόλων της αυτοκρατορικής εξουσίας στον Ζήνωνα, μόνο πλέον Ρωμαίο αυτοκράτορα, στην Ανατολή και η αποδοχή του τίτλου του πατρικίου που του απονέμει ο Ζήνων, συμβολίzουν την αναγνώριση της μοναδικής θέσης του ενός και μόνου αυτοκράτορα των Ρωμαίων ως επικεφαλής μιας παγκόσμιας ιεραρχημένης τάξης και την επιθυμία του Οδοάκρου το κράτος του να εξακολουθήσει να αποτελεί τμήμα αυτής της παγκόσμιας τάξης και νομιμότητας. Το κράτος των Οστρογότθων του Μεγάλου Θεοδωρίχου, που διαδέχεται το κράτος του Οδοάκρου, με κέντρο τη Ραβένα, είναι ένα γοτθικό κράτος, αλλά έντονα επηρεασμένο από τις ρωμαϊκές πολιτιστικές αξίες, στην τέχνη και στα γράμματα, στη φιλοσοφία αλλά και στην άσκηση της πολιτικής (**Βοήθιος, Κασσιόδωρος**)· το Ρωμαϊκό Δίκαιο επιβάλλεται στο κράτος του Οδοάκρου ως δίκαιο καθολικής ισχύος. Εν τούτοις, σε ιστορική προοπτική, η κατάλυση του Δυτικού Ρωμαϊκού κράτους σηματοδοτεί την αποκοπή της Δύσης από την αδιάσπαστη συνέχεια της ρωμαϊκής πολιτικής και νομικής σκέψης και εμπειρίας, με την εισβολή των παραδόσεων των λεγομένων «βαρβαρικών» λαών και την ίδρυση των «βαρβαρικών» κρατών (ο όρος πρέπει να αναγιγνώσκεται πάντοτε χωρίς οποιοδήποτε αξιολογικό χαρακτήρα, πολύ περισσότερο χωρίς κανένα μειωτικό περιεχόμενο), που διαμορφώνουν την Ευρώπη των μεσαιωνικών και των νεότερων χρόνων, και βρίσκονται εν σπέρματι στις απαρχές του σημερινού χάρτη της Ευρώπης.

Η κατάλυση του Δυτικού Ρωμαϊκού κράτους έχει συντελεσθεί πριν από την ιουστινιάνεια κωδικοποίηση και νομοθεσία. Ετσι, μετά το τέλος της ρωμαϊκής κυριαρχίας στη Δύση, και παρά τις επί μέρους επιτυχίες, πρόσκαιρες τελικά, της ιουστινιά-

### DECONCECTIONIDICESTORYM

" III ? INTOREMEMPLE HUMBER STATISTICS e quampatopiempenauculuimbosiasion ecoucropenoi frumente entrepensien monum internation entrepensien monum internation fei fusie bells seiter seinen seinen sei porennie freshesseitur on samuer in sei porennie freshesseitur on seiter in seiter porennie freshessen seiter in man seiter und i feit seiter seiter seiter in seiter seiter und i feit seiter seiter seiter seiter und seiter seiter ettrunken ortune leine seiter und seiter und seiter s reppsychologiationitsquesibilitation Reputitistiges and a set of the s Rebuindennunguamteeumaucionussgua community contradocumentation politics sopulation and a some some south and some south dumlabon erne he chemin squeeal lectiferies pepminimunitxixmesiumusucitxistinimixi omnucciebneun, jubemunuerunuohiinnin nucconitatem conic pibend apumintenphete ep suurimippineiperen sebuopuntubporaduu eileespectelimapeiteshitomnumatepiaeol guoosibileeinnequerimilettipinenequeducoi hpoisduippinentes chipichantonobran

νειας reconquista στην Ιταλία, το Ιουστινιάνειο Δίκαιο, βασική συστηματοποίηση του Ρωμαϊκού Δικαίου και κορύφωση της εξέλιξής του και κύρια πηγή των γνώσεών μας για το δίκαιο αυτό, μένει άγνωστο ή ξεχασμένο στη Λύση, επί μακρούς αιώνες. Παρά ταύτα, η ρωμαϊκή νομική σκέψη και παράδοση και η ρωμαϊκή νομοθεσία ήταν ήδη παρούσες στη Δύση κυρίως μέσα από έναν προϊσχύ-

# Η ΝΟΜΙΚΗ ΠΑΡΑΔΟΣΗ



unemention contre raction

mauninanimentrecurco

bitonen uncelicto patisotores

etcim ponous quinionem forfit

malig featham refonde no ba

auam multeren conditionem f.

ion neter fenot no cum furmer

ucun mpoito qui nutlamfiuf foun trainit & contain intos?

continuegilionocummenput

mimoni en anrabadien

puttienonumis tofocorcominis

totte nonune ccoteni mipfie ce

macconto pamafacemente

amanegenaum mechum com

mungraraumimag monfen

ullacioneconchirconomo

concert distuifició capititation de la concerta de

012 5 25 2

muno condito coutit- Dp

Consiste creifinnitati

amplesnencentnesterne

nto cum cio agitur no polit

Latonenne mobilionen cer

nuncher mrfitagentisuellt.

phibiofic mmitmittle roun

lumfubetrommus isouth

and a set of the set o in unpression emperication

umina-mubnet

prentequill'anoie Jefimoz minntommenconcercolon munnatticampiat commis inoitine Vip.

Thuese future future on mult concentration at commo magazdampacinemiclion

umnert fillimons aterpit conside altre aniqui fare in

entrauthtomie. Vip. Comreshoperconfilto.man? finttimcooltic notencarrech furntenetur. 200m-

profileounphimachun he conditionen honnecon at dimmin charifone com for a quittem arto no aite conotto to limamcontorm tom curf facture maintantipopution cunit control to ball of the b fumacuriouce: cufurum for mmetbeactonem furna xia onemise ano entimotion accon cm. Conoriofurnerer quit icipleutonem Litem quot fill nobligareenceminunar for uno furmine fi fuccellent fit nablätem funopiem filum i obut faustifriuns fac. pipi infipetmetermifimeonens éconsitérien toltifie birem au euemisterin d piennite euem cuntingerio fuciento:10- 10 Picfurnuaconto minitorpoz constit-futurum cum cum extite, une amie edeencont comet Dumante sy rfighten obribit firsincoubio nullacat cobito fino obmilir pinnir anuitocitt matthe cue corp enfinim pat aunopoli & Sucreifinana a

Alessman (2)

σαντα κώδικα, συνταγμένο επίσης στην Αναιολή. το Θεοδοσιανό, και από άλλες πηγές. Επιβιώνουν έτσι, κατά τον ένα ή τον άλλο τροπο, και μέσα από εμφανείς ή «υπόγειες» διαδρομές γονιμοποιούν τα λεγόμενα «βαρβαρικά» δίκαια και, σε σύνθεση ή σύμφυρση μαχί τους, ή σε αντιμαράθεση προς αυτά, κυρίως προς το εθητικό δίκαιο των γερμαντκών φύλων, παράγουν από τις αρχές του 6ου ατώνα τις

curristen to fu camps

Actropution Alute m-

uodnobulgeclerinma

ino in moist decomm

HUICONFICTUTINE

MIT DI PATTION NORDEM

udioniminosinibur

LUNIN Merhumanane

ותפרירווהווו געוז כתומהא

nonuleisdescendi

antimposication pintimposication antiposicoptinicas guaresunisasinica

profile of the option of the o

iemendatione G

aucoproproduce T

in the point of th

tibique primoethoconus dieit on Distation C difit mil mantices

diffi milimaeredifadioeras

mic Deciendani

Sanurnquelecum

TAHLIM POPULAENTE

caupoull Necundum

Reput Setuluisucont

pump udentunique

Ountlightrun

λεγόμενες «βαρβαρικές leges Romanae» των διαφόρων λαών, προγόνων των μεταγενέστερων ευρωπαϊκών εθνών: πρόκεπαι και' εξοχήν για τη λεγόμενη Lex Romana Visigo-thorum, αλλά και αλλες κωδικοποιήσεις (κυρίως: το Edictum Theodorici των Οστρογότθων και τη Lex Romana Burgundiorum). Αν, μέσα από την παράδοση αυτή, διασώzεται μερικώς ύλη που περιέχεται και 🕨

# ΣΤΟ ΔΥΤΙΚΟ ΜΕΣΑΙΩΝΑ

## ΔΥΤΙΚΟΣ ΜΕΣΑΙΩΝΑΣ



5. Ο βασιλιάς των Οστρογότθων Θεοδώριχος σε νόμισμα

στον Ιουστινιάνειο Κώδικα, αυτό που κυρίως απουσιάzει είναι η γνήσια παράδοση της ρωμαϊκής νομικής επιστήμης και σκέψης, όπως αυτές αποτυπώνονται στο κεντρικό έργο της ιουστινιάνειας κωδικοποίησης, τον Πανδέκτη (Digesta), από τα κείμενα των Ρωμαίων νομοδιδασκάλων, το έργο δηλαδή που δίνει στην κωδικοποίηση του **Ιουστινιανού** το πνεύμα και το χαρακτήρα της.

Παράλληλα πάντως, ένα τμήμα της ρωμαϊκής νομικής παράδοσης διασώzεται επίσης και επιβιώνει, σ' αυτή την Ευρώπη που γεννιέται, μέσα από το κανονικό δίκαιο της Δυτικής Εκκλησίας, το δεύτερο μενάλο πυλώνα του δυτικοευρωπαϊκού δικαίου: η δυτικοευρωπαϊκή νομική επιστήμη υπήρξε παραδοσιακά πάντοτε διδασκαλία των δύο δικαίων, «iuris utriusque», του κοσμικού και του κανονικού. Το Ρωμαϊκό Δίκαιο έχει επηρεάσει βαθύτατα και ουσιωδέστερα το κανονικό. Η Εκκλησία ιδρύθηκε και έχησε επί αιώνες σε χώρο και σε «κλίμα» Ρωμαϊκού Δικαίου· έτσι και το θετικό δίκαιό της (το γραπτώς κείμενο) είναι, το ίδιο, ευρύτατα επηρεασμένο από το Ρωμαϊκό Δίκαιο, αλλά και εκεί όπου το δικό της δίκαιο σιωπά, εφαρμόζει συμπληρωματικά ή ερμηνευτικά τις αρχές και τους κανόνες του Ρωμαϊκού Δικαίου.

Από τον 9ο αιώνα, η ρωμαϊκή νομική παράδοση,

Το Ιουστινιάνειο Δίκαιο, Βασική συστηματοποίηση του Ρωμαϊκού Δικαίου, μένει άγνωστο ή ξεχασμένο στη Δύση για αιώνες

> όπως διασώzεται έστω μέσω των «βαρβαρικών ρωμαϊκών νόμων», φαίνεται να βρίσκεται σε υποχώpnon. Πράγματι, μετά την «επανίδρυση» μιας Ρωμαϊκής Αυτοκρατορίας στη Λύση, με τη στέψη του **Καρλομάγνου** στη Ρώμη τα Χριστούγεννα του 800, γεννάται το αίτημα ενός «κοινού δικαίου» στις κεντρικές περιοχές της αυτοκρατορίας. Στην αρχική της σύλληψη όμως η ιδέα αυτή συναρτάται με το αυτοκρατορικό δίκαιο που ο Καρλομάγνος και οι διάδοχοί του δα δέσπιzαν για το σύνολο των κατοίκων της αυτοκρατορίας τους, ενεργώντας ως Ρωμαίοι αυτοκράτορες.

> Αλλά κατά τον ύστερο Μεσαίωνα, περί τα τέλη του 11ου αιώνα, συντελείται η μεγάλη στροφή, με την ανακάλυψη στη Δύση, ύστερα από σιγή πέντε ή έξι αιώνων, του κλασικού Ρωμαϊκού Δικαίου, μέσω της ιουστινιάνειας πλέον κωδικοποίησης, κυρίως η ανακάλυψη του Πανδέκτη, κύριου φορέα, όπως είπαμε, της επαφής με τη σκέψη των Ρωμαίων νομικών, του έργου που δίνει στην κωδικοποίηση το χα-

## geo liciene lengens te confinatmoble-



ρακτήρα της. Είναι η αποκάλυψη. Με αφετηρία το έργο των γλωσσογράφων (που κορυφώνεται στην Glossa ordinaria του Accursius) και στη συνέχεια των μεταγλωσσογράφων, αναγεννά ή γεννά τη δυτικοευρωπαϊκή νομική επιστήμη· γεννά, επίσης, τη νομική παιδεία, όπως τη γνωρίzουμε σήμερα· μαzί της όμως γεννά επίσης, σε σημαντικό βαθμό, το ευρωπαϊκό Πανεπιστήμιο, όπως το γνωρίσαμε, αποτελώντας ένα από τα βασικότερα συστατικά του στοιxεία. Κατά τους 140-15ο αιώνες η σπουδή και δίδασκαλία του Ρωμαϊκού Δικαίου κυριαρχούνται από

A START NO REPARTS OVERWING SAME STARTS OF A STARTS CANDUST TALISATI SIMI RIFTS 10 " CMSCA 80 NONNA OUCLED DIG NI QUA INNO NA CONSCIENT CONTRACTOR INVESTIGATION CONTRACTOR INCOMENTATION OF THE STATE OF THE NOWA DUCKING COLONI ACUMAN UNPERMATINA CADIVOLATON NOLET ISON METINERA DUSKI NUTPRODUCT STUD STUDENT INVEST WISTPHEN ANTREFTE OST PIEN NOTHING O CONTRACTOR SOUTH STATES DUBTE USEN I CHECONCESSOR INDIAL INST CVCESSUMETADICIN CHUS ELECTRICE PULLON C ALCORATERICONCESSI A DI TOTAL COSO INTERMINOSPOSICINE ALTERICONCESSI A INTERMINOSPOSICINE ALTERICONCESSI CONTRECANY ENGLISION CONTRECENSION CONTRECANY ENGLISION CONTRECANY ENGLISION CONTRECENSION CONTRECANY ENGLISION CONTRECAN THE NOTICE THE NOTICE TO COM NICHURITONESETERO ACCURNING FOR QUILES IN THE TANK THE THE PUBLIC OF STATES OF THE PUBLIC QUOTE US CUTCHE CONCESSION AND BUT DOAN FULLS CUT ON TESSUM FUNDICINELING I SEINCHO ONTO FSTD INDORENTETICONCLOSED TO UDLEUSCULON COM OPELONING I FDICEND TO LESS I ACTOON OF HORS OWNING OWNIE NEWS OF IT IN STND ACTIONS WATTANDUM BESTELE TROID OF STATESTICS



την παρουσία του Μπάρτολο του Σασοφεράτο [Bartolus (Bartolo του Sassoferrato)] και των μαδητών και διαδόχων του. Εκτοτε το Ρωμαϊκό Δίκαιο, γνωστό πλέον κατά βάση στην ιουστινιάνεια μορφή του, αυτούσιο, γλωσσογραφημένο ή και μόνον ως επίδραση, ως βασική και δεμελιώδης πηγή, ως κεντρικό στοιχείο, ως ενοποιπτική ή συνεκτική δύναμη ή ως σημείο αναφοράς, κυριαρχεί στη δυτικοευρωπαϊκή νομική σκέψη και στο νομικό βίο –ή απόλυτα και καθ' εαυτό, ή με τις διάφορες μορφές υπό τις οποίες συντελέσδηκε η κατά τόπους πρόσλη-

The second support of the กระบบการสาราชาติการสาราชาติการสาราชาติการสาราชาติการสาราชาติการสาราชาติการสาราชาติการสาราชาติการสาราชาติการสารา 1999 กระบบการสาราชาติการสาราชาติการสาราชาติการสาราชาติการสาราชาติการสาราชาติการสาราชาติการสาราชาติการสาราชาติกา The set of second southern worth and the second south the state of the second state and state and state ANT AUTOMATIC CONTRACTOR OF THE PARTY OF THE THE REAL PROPERTY AND REFERENCE (SENTED TO DE CARANTE DE CARANTER DE CARANTE TO THE WAR DATE AND AND A DESCRIPTION OF MENTING MannA Print A THE CONTRACTOR DESCRIPTION ON MAINTIC ALL IL ADRODUNG ADDIO MINING STANDED OF A AVANDER OF OTTATION AND AND ALMONTANY AND TO TO SUDDIN PROVIDEN THE NET HOUSE WAY FOR THE YORK ON CATCHER TO WAT DO AVOIL NUESDO TO NEED ACAN TO THE ENDING TOSSIC ENVIRONMENT OF THE STATE OF NERVER AND DEPENDENCE FOR SUCCESSION STORE ANALON CHARACTER STORING STORAGE S AVALADO NOVISSI INVIDI (COMPLEXON) REVOLUENNI CA THE WAY AND THE AND REPAYING TO THE AND AND USAICTO WEICINOUF FEDDINO IS AN HOLC VISIO BUTHING ( TO CON TAXIN NAME SOUT TOSTEN DECK INTO NI CONFYCINDER NON BUS STATEN TIME DICK TO WAVE INTENED ENED FALLS I M PELLIONEN QUISTICHE CONVERSIONER CLO E WE ENTIO WENT HASHTONING TIMEN IN EAL DELEAR REAL AND ATONENI RENANTISTISTNICO. CUMOU FEDE I STITANKE INSNIC CNISKS STORE ST NICH IN LACE COLONN CONVENTION OF

ψή του (Rezeption), διάφορες μορφές συνύπαρξης ή διαλεκτικής σχέσης με τα προϋπάρχοντα τοπικά δικαιικά συστήματα, με το παραδεδομένο και το συνεχώς παραγόμενο τοπικό γραπτό δίκαιο, γιατί ποτέ δεν εγκαταλείφθηκε η τοπική νομοθετική λειτουργία, σε διάφορα επίπεδα, των πόλεων ή των επί μέρους κρατικών μορφωμάτων ή των πόλεων-, με τα επί μέρους εθιμικά-άγραφα δίκαια, τέλος με την, άκρως «αντιρωμαϊκή» στην αφετηρία της, φεουδαλική νομική παράδοση. Το Ρωμαϊκό Δίκαιο, από κοινού τώρα ερευνώμενο και διδασκόμενο, παρά τις διαφορές ερμηνευτικών μεθόδων και προσεγγίσεων των διαφόρων «σχολών», δα είναι αυτό πλέον, στην πραγματικότητα, η Βάση ή το υπόβαθρο του αναχητούμενου ευρωπαϊκού ius commune.

Μιλήσαμε για τις διάφορες «σχολές» σπουδής και ερμηνείας του Ρωμαϊκού Δικαίου. Η προδρομική παλική σχολή, ακολουθώντας τους γεννήτορές της γλωσσογράφους και μεταγλωσσογράφους, εφαρμόzει στη μελέτη του Ρωμαϊκού Δικαίου μια μέθοδο που παραπέμπει περίπου στην οικεία από τις θεολογικές σπουδές «εξηγητική» παράδοση στα βιβλικά κείμενα (usus italicus): ερμηνεία του κειμένου, το οποίο θεωρείται δεδομένο στη μορφή υπό την οποία παραδίδεται και δεν αμφισβητείται κατ' αρχήν η παιρότητα και η γνησιότητά του, διευκρί-

6. Η στέψη του Καρλομάγνου από τον πάπα Λέοντα Г' то 800 µ.Х. στη Ρώμη. 7. Το δίκαιο της Ρωμαιοκαθολικής Εκκλησίας αποτέλεσε το δεύτερο μεγάλο πυλώνα του δυτικοευρωπαϊκού δικαίου. 8. Πλάκα ие кеіцело ρωμαϊκού νόμου

## Στη Γαππία, ώς την εισαγωγή του Ναποπεόντειου Κώδικα, ο νομικός Βίος χωρίζεται στο γραπτό και το εθιμικό δίκαιο

νιση «σκοτεινών» χωρίων, άρση πραγματικών ή φαινομενικών αντιφάσεων, αναzήτηση πεδίου εφαρμογής ή προσαρμογής στην τρέχουσα πραγματικότητα. Στην Γαλλία επί αιώνες, και ώς την εισαγωγή του Ναπολεόντειου Κώδικα, ο νομικός βίος διαιρείται σε δύο απολύτως διακριτές zώνες, τις «χώρες του γραπτού δικαίου» και τις «χώρες του εδιμικού δικαίου». Στην Αναγέννηση (από τις αρχές του 16 αι.) η σπουδή του Ρωμαϊκού Δικαίου θα γίνει κυρίως αντικείμενο του «νομικού ουμανισμού»: συστηματική φιλολογική ενασχόληση με τα νομικά κείμενα, τις πηγές τους και την παράδοσή τους, και με την προσπάθεια αποκατάστασης της αυθεντικής μορφής τους, ενασχόληση ανάλογη με την κριτική των κειμένων των κλασικών συγγραφέων. πρόκειται για κυρίως γαλλική παράδοση (usus gallicus): **Γκιγιόμ Μπουντέ** [Guillaume Budé (Budaeus)], Zak Kovzág [Jacques Cujas (Cuiacius)] και οι μαθητές και διάδοχοί τους [π.χ. Πιέρ Πιτού (Pierre Pithou), Ντενίς και Ζακ Γκο-

## ΔΥΤΙΚΟΣ ΜΕΣΑΙΩΝΑΣ

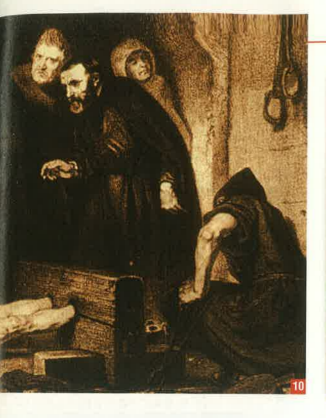
9. Το έγγραφο «De Villis». Αυτή η εντολή, η οποία στην εποχή του Καρλομάγνου είχε την αξία νόμου, προς τους ιδιοκτήτες αγροκτημάτων είχε στόχο την αναζωογόνηση της οικονομίας



**ντεφρί** (Denis και Jacques Godefroy)] –αν και μερικοί από τους θεμελιωτές της, όπως ο Αντρέα Aλτσιάτι [Andrea Alciati (Alciatus)] δεν ήταν Γάλλοι, και η παράδοση αυτή κατέστη στην πραγματικότητα πανευρωπαϊκή. Γονιμοποιήθηκε σημαντικά και με την επαφή που απέκτησαν από τα μέσα του 16ου αιώνα οι ουμανιστές νομικοί με τα ελληνόγλωσσα κείμενα της βυzαντινής νομικής παραδόσεως [όπως έδειξαν οι συστηματικές εργασίες κυρίως από το 1971 του X.E. Τρόγιε (H.E. Troje), «Graeca leguntur», της Μάρι-Τέρες Φέγκεν (Marie-Theres Fögen) κ.ά.]. Στη Γερμανία, με την έναρξη στα μέσα του 15ου αι. και την ολοκλήρωση στα μέσα του 16ου αι. της Rezeption του Ρωμαϊκού Δικαίου σε συνδυασμό με το γερμανικό «κοινοδίκαιο», ή σε υποκατάσταση στην πράξη του υποτιθέμενου γερμανικού «κοινοδικαίου», διαμορφώνονται διάφορες «εκσυγχρονισμένες» εκδοχές του Ρωμαϊκού Δικαίου (usus germanicus), που θα απολήξουν, με τη νεότερη νομική διδασκαλία, ιδίως στο χώρο των Γερμανών πανδεκτιστών («usus modernus pandectarum»), σε ένα ρωμαϊκής καταγωγής συστηματοποιημένο γερμανικό «δίκαιο των Πανδεκτών» (Pandekternecht) -ένα δίκαιο που, κάτω από τις ανάγκες της πράξεως και με την εξοικείωση των Ελλήνων νομικών με τη γερμανι-

Στη Γερμανία από το 15ο αιώνα αρχίζουν να διαμορφώνονται «εκσυγχρονισμένες» εκδοχές του Ρωμαϊκού Δικαίου κή διδασκαλία και τα συστηματικά συγγράμματα των Γερμανών νομοδιδασκάλων, εφαρμόστηκε ευρύτατα και στην Ελλάδα, υπό το όνομα, αλλά «ερήμην», του Βυzαντινού ή του κυρίως Ρωμαϊκού Δικαίου. Τέλος, η ρωμαϊκή νομική παράδοση επηρεάzει, μέσα από αυτές τις επιβιώσεις, ουσιαστικότατα το «δόγμα» και το περιεχόμενο των νεότερων ευρωπαϊκών κωδίκων, κατά τη μεγάλη εποχή των κωδικοποιήσεων, το 19ο αιώνα, από το γαλλικό Ναπολεόντειο Κώδικα (Code Civil), τον αυστριακό και το γερμανικό, καθώς και όλους τους μεταγενέστερους ευρωπαϊκούς αστικούς κώδικες (συμπεριλαμβανομένου και του ελληνικού), ώστε να αποτελεί τη βάση του σημερινού ευρωπαϊκού νομικού συστήματος, και βέβαια και των εκτός Ευρώπης δικαίων, στην Ασία, την Αφρική και την Αμερική, όσα κατάγονται από ευρωπαϊκά ηπειρωτικά δίκαια.

πατί λέμε συνήθως ότι αυτά ισχύουν για το ππειρωτικό ευρωπαϊκό δίκαιο, που είναι στο σύνολό του ένα ρωμαιογενές νομικό σύστημα (που επεκτείνεται και στη νομική παράδοση της Σκοτίας), ενώ το λεγόμενο αγγλοσαξονικό ή αγγλοαμερικανικό δίκαιο αποτελεί ένα ξεχωριστό σύστημα, έναν άλλο νομικό «κόσμο», τον κόσμο του Common Law απέναντι στο «ρωμαϊκό» κόσμο του Civil Law. Σήμερα όλο και περισσότερο συνειδητοποιούμε ότι, παρά τα φαινόμενα, το λεγόμενο αγγλοσαξονικό δίκαιο έχει και αυτό υποστεί, μέσα από διαφορετικές, κάποτε «υπόγειες» διαδρομές, ουσιωδέστατη επίδραση του Ρωμαϊκού Δικαίου –που το έχει γονιμοποιήσει σε βάδος και ουσία, για τα οποία, μένοντας στην επι-



φάνεια, ήμασταν συχνά ανυποψίαστοι.

Ολα τα παραπάνω αναφέρονται, φυσικά, κυρίως στο χώρο του ιδιωτικού, ή ειδικότερα του αστικού, δικαίου -εκεί όπου εκφράζεται και' εξοχήν το πνεύμα του δικαίου και η διαχρονικότητά του, και όπου μπορεί να ανιχνευθεί το κοινό υπόβαθρο και η συνέχεια των θεσμών. Είναι αδύνατη, στο ίδιο στενό πλαίσιο, μια αντίστοιχη αναφορά στους άλλους χώρους του δικαίου, με τις ποικίλες κατά περιοχές ρυθμίσεις και τις ιδιομορφίες τους, μέσα στο μικρό χάος των δικαιοδοσιών και των αιώνων, στο δυτικό Μεσαίωνα· πολύ περισσότερο η αναφορά στα μεσαιωνικά δικονομικά συστήματα. Η βυzαντινή και ελληνόφωνη Ανατολή ήλθε σε κάποια επαφή με τις δικαιοδοσίες αυτές και με τους θεσμούς τους κυρίως μέσω των Σταυροφοριών και των λατινικών κρατών που ιδρύθηκαν στα εδάφη της, πριν και μετά την Αλωση της Κωνσταντινούπολης από tous staupopopous the  $\Delta$  Staupopopias to 1204. Από τους φεουδαλικούς κώδικες των Ασιzών (Ασίzeg του βασιλείου της Ιερουσαλήμ και της Κύπρου, Ασίzες της Ρωμανίας) οι «Ασίzες της βουργησίας» της Κύπρου (Assises des bourgeois, των «αστών», σε αντιδιαστολή προς τις Assises de la Haute Cour, των ευγενών) μεταφράσθηκαν σε δημώδη κυπριακή ελληνική γλώσσα και δέχθηκαν ίσως και ορισμένες βυzαντινές επιδράσεις. Υπό το φεουδαλικό δικονομικό σύστημα, αλλά εφαρμόzοντας βυζαντινό ουσιαστικό δίκαιο, λειτούργησαν τα (εκκλησιαστικά) δικαστήρια για τις αστικές υποθέσεις των Ελλήνων (και αντίστοιχα των Σύρων χριστιανών) της Κύπρου, με βάση τη λεγόμενη Constitutio Cypria ń Bulla Cypria του πάπα

Αλεξάνδρου Δ΄ (1290). Μια σπουδαία «αστική» δίκη στην Haute Cour του λατινικού πριγκιπάτου της Αχαΐας, στην Ανδραβίδα (αλλά

στο φεουδαλικό δίκαιο των ευγενών ο «ιδιωτικός» και ο «δημόσιος» χαρακτήρας των υποθέσεων συγχέονται) μας διασώzει λεπτομερώς το Χρονικόν του Μορέως: η δίκη της Μαργαρίτας του Πασσαβά. Τα δύο συστήματα πάντως θα μείνουν ουσιαστικά αδιαπέραστα. Οι Βυzαντινοί νομικοί, ακόμη και όταν θα δέχονται, συνήθως «εκ των κάτω», αλλά ενίοτε και από επιδράσεις σε πολύ υψηλό επίπεδο, την πίεση να εφαρμόσουν δικονομικούς θεσμούς οικείους στο μεσαιωνικό δυτικό δίκαιο (πρόκειται και' εξοχήν για το θεσμό της «θεοδικίας»), ακόμη και όταν αναγκάzονται να υποχωρούν στις πιέσεις αυτές, θα τονίσουν πάντοτε ότι οι θεσμοί αυτοί «παντάπασιν τοις εκκλησιαστικοίς αλλά και τοις πολιτικοίς νόμοις ηγνόηνται, ότι εκ του βαρβαρικού έθνους ώρμηνται» και ότι «ουκ αναστρέφεται το τοιούτον έθος παρά τη πολιτεία Ρωμαίων» (Δημήτριος Χωματιανός· έτσι και ο Ιωάννης

Η ρωμαϊκή νομική παράδοση επηρεάζει ουσιαστικότατα το «δόγμα» και το περιεχόμενο των νεότερων ευρωπαϊκών κωδίκων

# ΔΥΤΙΚΟΣ ΜΕΣΑΙΩΝΑΣ

12. Η εκτέλεση, διά διαμελισμού, του υποτιθέμενου του βασιλιά Λουδοβίκου ΙΕ' το 1757 σε ξυλογραφία της εποχής και ο διαμελισμός του Ραβεγιάκ (13) το 1610

Απόκαυκος). Αντίστοιχα επιδράσεις του Βυzαντινού δικαίου σημειώνονται στα δίκαια του δυτικού Μεσαίωνα, όπως η νομοθεσία, και μάλιστα η ελληνόγλωσση, του Φρειδερίκου Β' Χοχενστάουφεν (Hohenstaufen) για το βασίλειό του στη Σικελία, και η όλη οργάνωση του νομικού βίου εκεί.

Η ποικιλία στο χώρο του Ποινικού Δικαίου, ουσιαστικού και δικονομικού, δεν επιτρέπει, επίσης, μια συνοπτική διαπραγμάτευση. Αν πρέπει να αναznτηθεί μια κοινή θεωρητική υποδομή, αυτή βρίσκεται στο λεγόμενο σύστημα των νομίμων αποδείξεων: υπό την επίδραση κυρίως του κανονικού δικαίου, αναzητούνται για την καταδίκη τυπικές αποδείξεις, που θα καθιστούσαν ασφαλή την απόφανση του δικαστηρίου· τέτοια όμως πλήρης απόδειξη της ενοχής, «βασιλίς» των αποδείξεων, θεωρείται συνήθως ότι είναι μόνον η ομολογία του κατηγορουμένου, που, κατά κανόνα, απαιτείται για την καταδίκη του. Ετσι όμως ένα σύστημα που, στην αρχή του, αποβλέπει στην προστασία του κατηγορουμένου από τον κίνδυνο αυθαίρετης καταδίκης του, εξελίσσεται στην πράξη σε σύστημα απόλυτης εξουθένωσής του, με την επίπονη επιδίωξη απόσπασης της ομολογίας του με κάθε μέσο, και επομένως, τελικά, με τη θεσμοποίηση των βασανιστηρίων. Η επιδίωξη της καταστολής της μαγείας (το συστηματοποιημένο «κυνήγι των μαγισσών») και η καταπολέμηση των αιρέσεων θα δώσουν ιδιαίτερη ώθηση σ' αυτές τις πρακτικές –αλλά, μην το ξεχνούμε, η Αντημεταρρύθμιση και η Ιερά Εξέτασις δεν ανήκουν στο Μεσαίωνα, όπως συνήθως λέγεται· ανήκουν στην Αναγέννηση, περίοδο δυστυχώς μέγιστης ακμής των πρακτικών αυτών. Εξάλλου το ίδιο το σύστημα της ποινικής καταστολής είναι εξαιρετικά σκληρό. Η σκληρότητα όμως αυτή θα επιβιώσει στη Δύση πολύ μετά το Μεσαίωνα· θα εκ-

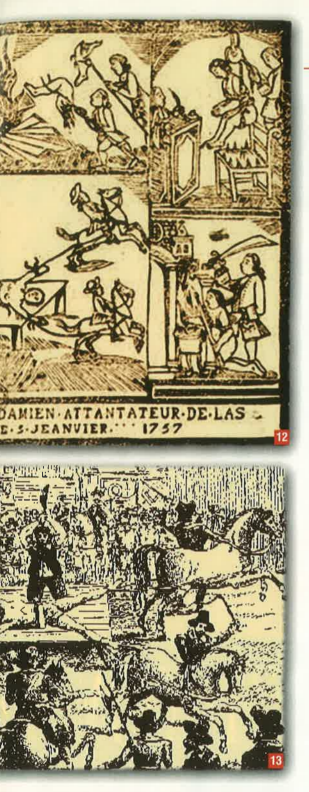
Η Γαλλική Επανάσταση θα θέσει τέλος στις σωματικές ποινές, τα φρικτά Βασανιστήρια και τις αποτρόπαιες εκτελέσεις

> δηλωθεί και στην επιλογή εξιδιασμένων τρόπων εκτέλεσης της θανατικής ποινής, κυρίως στην προσπάθεια περιστολής της ληστείας ή της πρόληψης εγκλημάτων κατά του κράτους και των φορέων της ανώτατης εξουσίας: στη Γαλλία πρόκειται κυρίως για την εκτέλεση στον τροχό (ληστεία, ετδικές περιπτώσεις ανθρωποκτονίας) και το διαμελισμό (βασιλοκτονία)· η τελευταία αυτή ποινή, γνωστή για εγκλήματα καθοσιώσεως ήδη στο αρχαιότερο έργο της γαλλικής γραμματείας, La Chanson de Roland, έχει μακρότατο βίο, όχι μόνο στη Αυτική



Ευρώπη. Στην Αγγλία τα πράγματα φαίνεται ότι από παλαιότερα είχαν διατηρηθεί σε κάποιο ανεκτότερο επίπεδο· ανεξαρτήτως αυτών, και το δικονομικό σύστημα προστασίας του κατηγορουμένου πρωτοπόρησε στην Αγγλία, ιδίως μετά την Petition of Rights (1628) και το Habeas corpus (1679).

Η διαιώνιση των φρικτών αυτών πρακτικών και στους νεότερους χρόνους, με επίκεντρο τη Γαλλία, όχι μόνο του «χρυσού» 17ου αιώνα του Λουδοβίκου ΙΔ΄, αλλά και του «πεφωτισμένου» 18ου αιώνα, δα προκαλέσει την εξέγερση των συνειδήσεων, μέ-



σα και έξω από τη χώρα, κυρίως από την πλευρά των πρωταγωνιστών του Διαφωτισμού, με πρώτο τον **Βολτέρο**. Δύο υποθέσεις που θα γίνουν τα σύμβολα αυτής της αντίδρασης: ο φρικτός βασανισμός και η εκτέλεση με διαμελισμό του Νταμιάν (Damiens), υποτιθέμενου επίδοξου δολοφόνου, κατά τρόπο εντελώς απρόσφορο, του Λουδοβίκου ΙΕ΄ (1757) –ένα και μισό αιώνα αφ' ότου είχε εκτελεσθεί, με τον ίδιο φρικτό τρόπο, ο δολοφόνος του Ερρίκου Δ΄, Ραβεγιάκ (Ravaillac) (1610)– και η άδικη καταδίκη και φρικτή εκτέλεση, στον τροχό, του **Ζαν Καλάς** (Jean Calas) (1762). Η Γαλλική Επανάσταση θα θέσει τέλος στις πρακτικές αυτές, και γενικότερα στις σωματικές ποινές· θα απαγορεύσει, βέβαια, και τα βασανιστήρια. Αλλωστε, η εγκατάλειψη, μετά τη Γαλλική Επανάσταση, της αρχής των «νομήμων αποδείξεων» στην ποινική δίκη και η εισαγωγή της ελεύθερης εκτίμησης των αποδείξεων από τον ποινικό δικαστή για τη δημιουργία δικανικής πεποίθησης, θα παραμερίσει ή θα περιορίσει τουλάχιστον το «θεσμικό» ρόλο της ομολογίας στην ποινική δίκη. Οσο για την πραγματική κατάργηση της πρακτικής των βασανιστηρίων, αυτή φαίνεται ότι θα χρειαστεί ακόμη μακρύ δρόμο να διανύσει σε όλο τον κόσμο.

τη Γαλλία πάντως ο Ποινικός Κώδικας (της Παλινόρθωσης) εξακολουθούσε να προβλέπει, ακόμη στις πρώτες δεκαετίες του 19ου αιώνα, για τους πατροκτόνους (parricide: από το 15ο αι. με τον όρο αυτό νοούνται και οι δράστες ανθρωποκτονίας κατά του αρχηγού του κράτους) την αποκοπή του δεξιού χεριού πριν από την εκτέλεση της θανατικής ποινής. Αυτή η διάταξη εφαρμόστηκε στην Ελλάδα κατά την καταδίκη του **Γεωργίου Μαυρομιχάλη**, φονέα του Καποδίστρια, από το έκτακτο Στρατοδικείο που τον δίκασε, το 1831, με βάση το γαλλικό στρατιωτικό Ποινικό Κώδικα. Η επιβολή όμως της ποινής αυτής του ακρωτηριασμού ήταν ανυπόφορη στην «απολίτιστη», καθημαγμένη Ελλάδα που μόλις έβγαινε από την Επανάσταση: κατά κοινή απαίτηση και μπροστά στη γενική δυσφορία χαρίστηκε, με κυβερνητική πράξη του Αυγουστίνου Καποδίστρια, το μέρος αυτό της ποινής και έτσι ο Μαυρομιχάλης υποβλήθηκε μόνο στη στρατιωτική εκτέλεση με τυφεκισμό. Η διάταξη απαλείφθηκε από

### Στη Γαλλία, μέχρι το 1832, στους δολοφόνους του αρχηγού του κράτους έκοβαν το δεξί χέρι πριν τους εκτελέσουν

το γαλλικό Ποινικό Κώδικα κατά την αναθεώρησή του, το επόμενο έτος (1832).

Η ίδια η θανατική ποινή, πανάρχαιο και όχι μόνο μεσαιωνικό κατάλοιπο, θα επιβιώσει σε ολόκληρο τον κόσμο και στο 19ο και στον 20ό αιώνα. Η κατάργησή της θα αρχίσει να γενικεύεται και θα τείνει να ολοκληρωθεί στην Ευρώπη στις τρεις τελευταίες δεκαετίες του αιώνα που πέρασε. Αλλά αυτό αφορά, ακόμη, μόνον τις χώρες όπου λειτουργεί ο νομικός πολιτισμός, όπως εμείς τον αντιλαμβανόμαστε...



Του ΧΑΣΑΝ ΜΠΑΝΤΑΟΥΗ δρος αραθολόγου, λέκτορα στο ΑΠΘ

ια να προσδιορίσουμε τους λόγους που γίνεται ιδιαίτερη αναφορά στο ισλαμικό δίκαιο πρέπει να ανατρέξουμε στις εποχές και στις συνθήκες που το δημιούργησαν. Πρέπει δηλαδή να καταλάβουμε τις κοινωνι-



# AMIKOY AIKAIOY

2

κές ανάγκες και τους κρατικούς μηχανισμούς που zήτησαν ένα σταθερό και ενταίο δίκαιο και επέβαλαν τους κανόνες δικαίου που ακόμη και ασυνείδητα διέπουν τη ζωή των περισσότερων μουσουλμάνων μέχρι σήμερα.

Το ισλαμικό δίκαιο δεν εμφανίστηκε ταυτόχρονα με το κήρυγμα του Ισλάμ. Η αρχική μουσουλμανική κοινότητα (Ούμα, 622-632) όσο λειτουργούσε κάτω από την καθοδήγηση του Μωάμεθ δεν χρειαζόταν κάποιο γραπτό κώδικα δικαίου. Οι πρώτοι μουσουλμάνοι, που στην πλειονότητά τους 3. Ανάγλυφη στήλη που απεικονίζει τις εμπορικές δραστηριότητες και τις μετακινήσεις των αραβικών φυλών. 4. Το Κοράνι εμπεριέχει στοιχεία δικαίου



ήταν Αραβες, οργάνωναν τις σχέσεις τους με βάση το εθιμικό δίκαιο των Αράβων και τον παραδοσιακό αραβικό τρόπο διευθέτησης των διαφορών τους. Σε εξαιρετικές περιπτώσεις, κατά την περίοδο που όλη η Ούμα ήταν συγκεντρωμένη στη Μεδίνα (την πρώτη έδρα διακυβέρνησης του πρώτου αραβοїσλαμικού κρατικού μορφώματος στην ιστορία), ανώτατος κριτής ήταν ο ίδιος ο Προφήτης, που διαιτήτευε στις διαφορές των μελών της κοινότητας και όταν υπήρχε ανάγκη νομοθετούσε. Στοιχεία αυτού του πρώτου γραπιού αραβοϊσλαμικού δικαίου βρίσκονται στο Πρώτο Βιβλίο των Αράβων, δηλαδή στο Κοράνι-Αλ Κοραάν (το Ανάγνωσμα). Ο προβληματισμός για το σωστό τρόπο απονομής της δικαιοσύνης εμφανίστηκε μετά την πλήρη επικράτηση του Μωάμεθ στο μεγαλύτερο μέρος της Αραβικής χερσονήσου (629/631), όταν οι απέραντες αποστάσεις και η μετακίνηση των αραβικών φυλών, που συμμετείχαν στην πρώτη αραβική ομοσπονδία, δεν επέτρεπαν την αναφορά και τη διαιτησία των διαφορών προσωπικά στον Προφήτη. Αυτά τα δύο χρόνια της ηγεμονίας του Μωάμεθ, η δικαιοσύνη στην Ομοσπονδία ακολουθούσε τους τοπικούς θε-

Ο προβληματισμός για το σωστό τρόπο απονομής της δικαιοσύνης εμφανίστηκε μετά την πλήρη επικράτηση του Μωάμε8 σμούς, που στις νομαδικές φυλές υπάκουαν στο έδιμο και στα αστικά κέντρα της νότιας Αραβίας (Υεμένη) αποδιδόταν με βάση τη γραπτή νομοδεσία, η οποία είχε δεσμοδετηδεί κατά το παρελδόν κάτω από έντονες χριστιανικές και ιουδαϊκές επιρροές. Αυτός ο τρόπος αντιμετώπισης των νομικών προβλημάτων ήταν ικανός να καλύψει τις ανάγκες του δικαιικού συστήματος των Αράβων έως και την εποχή που οι Ομαϊάδες χαλίφηδες (661-750) προσπάδησαν να μεταιρέψουν την αραβοϊσλαμική κατοχή των κατακτημένων περιοχών σε αραβοϊσλαμικό κράτος.

ετά τους πρώτους ισλαμικούς εμφύλιους πολέμους και την επικράτηση των Ομαϊαδών, η πολυεθνική μουσουλμανική κοινωνία που διαμορφώθηκε εμφάνισε κρίση πολιτισμικής ταυτότητας (ενδεικτικά στοιχεία πολυεθνικότητας είναι απλώς και μόνο η αναφορά στα πληθυσμιακά δεδομένα των κατοίκων των διαφόρων περιοχών που είχαν ενταχθεί στην επικράτεια του χαλιφάτου των Ομαϊαδών από τον Ατλαντικό και την Ιβηρική δυτικά έως και τα σύνορα με την Κίνα ανατολικά, παράλληλα φυσικά με τους εθνικούς και τοπικούς τους πολιτισμούς, τις παραδόσεις, τα ήθη και έθιμα). Για να διαμορφωθεί σε ενιαίο σύνολο έπρεπε να αντιμετωπίσει και να συγχωνεύσει διαφορετικές θρησκευτικές και ηθικές παραδόσεις. Το βασικό ερώτημα των νέων πιστών που δεν ήταν Αραβες και الله ان حصر الساء ولخ وي رالم



5. Ο μεγάλος χαλίφης της Βαγδάτης Χαρούν Αλ Ρασίντ

που έπρεπε να απαντήσουν οι μουσουλμάνοι κήρυκες, ήταν το πώς έπρεπε να zei και να σκέφτεται ένας μουσουλμάνος. Τι θα καθοδηγούσε την καθημερινή zωή του πιστού στο Ισλάμ. Τα πιο πάνω ερωτήματα δημιούργησαν δύο νομικές σχολές.

Την τελευταία περίοδο της εξουσίας των Ομαΐαδών εμφανίστηκε πρώτα στη Συρία η θρησκευτική τάση που έγινε γνωστή ως Αχλ Αλ Χαντίθ (οι του Χαντίθ, δηλαδή οι ειδικοί στους λόνους του Μωάμεθ μαzi με τους οπαδούς της τάσης που διαμόρφωσαν στην Ούμα).' Οι Αχλ Αλ Χαντίδ, με εμφανείς ιουδαϊκές και χριστιανικές θεολογικές επιρροές, απέκτησαν ιδιαίτερη βαρύτητα στην ιστορία του Ισλάμ, επειδή παρενέβησαν στο διάλογο για την 1σλαμική ηθική και τις πηγές του ισλαμικού δικαίου. Οι Αχλ Αλ Χαντίθ θεωρούσαν ότι ο ισλαμικός τρόπος χωής και ο ισλαμικός νόμος έπρεπε να βασίzονται σε αξιόπιστες αναφορές αυτοπτών μαρτύρων σχετικά με τα σχόλια, τον τρόπο χωής και τις καθημερινές συνήθειες, καθώς και την κατά παράδοση χωή (Αλ Σούνα = οι σκέψεις, οι λόγοι και οι πράξεις του ιδρυτή του Ισλάμ ως υπόδειγμα προς υιοθέτηση από τους οπαδούς-πιστούς του Ισλάμ) του Μωάμεθ. Παράλληλα, στους επιστημονικούς νομικούς κύκλους διαμορφωνόταν η άποψη του διάσημου νομοδιδασκάλου Αμπού Χανίφα,<sup>2</sup> που θεωρούσε ότι οι δικαστές μπορούσαν να χρησιμοποιούν τη δικιά τους ανεξάρτητη κρίση (πετιχάντ) και να μπορούν να εκδίδουν αποφάσεις ακόμη και αν αυτές δεν βασίzονταν σ' ένα Χαντίθ ή κάποιο απόσπασμα του Κορανίου. Οι Αχλ Αλ Χαντίθ ήταν οι πνευματικά και πολιτικά συντηρητικοί που αξιοποιήθηκαν σύντομα από την απολυταρχική εξουσία του χαλίφη της Βαγδάτης, όταν οι Αββασίδες πήραν την εξουσία από τους Ομαϊάδες (750). Ηταν αφοσιωμένοι (δηλαδή οι Αχλ Αλ Χαντίθ) στο παρελθόν, πίστευαν ότι στην παράδοση θα έβρισκαν τις απαντήσεις για όλα τους τα ερωτήματα.

Ο συντηρητισμός των Αχλ Αλ Χαντίθ έφτασε να εκφράzεται σε πολιτικό επίπεδο με την άποψη ότι οι απλοί άνθρωποι zούσαν για να υπακούν στο χαλίφη, επειδή η γνώση του σωστού δεν ήταν δυνατή για τον απλό άνθρωπο και γι' αυτό ο έλεγχος του σωστού και του λάθους έπρεπε να είναι στα χέρια των λίγων της εξουσίας. Αυτές οι θέσεις ήταν βολικές, ιδιαίτερα την εποχή του χαλίφη Χαρούν Αλ Ρασίντ (786-809), ο οποίος ενίσχυσε τους οπαδούς του Χαντίθ ως αντίβαρο στους ριzοσπάστες μουταzιλίτες και τις άλλες σπιτκές σέχτες. Οταν όμως οι αντιπαραθέσεις των δύο ρευμάτων άρχισαν να επηρεάzουν την καθημερινή zωή των απλών ανθρώπων, οι χαλίφηδες ενίσχυσαν την ανάπτυξη των φικχ,<sup>3</sup> δηλαδή της στήριξης του νομικού συ-

Οι Αχή Αή Χαντία ήταν αφοσιωμένοι στο παρεήδόν και πίστευαν ότι στην παράδοση δα έβρισκαν απαντήσεις για όλα τα ερωτήματα

## Ισλαμικό Δικαίο

6. Εξήγηση του ισλαμικού νόμου και προσηλυτισμός ενός Πέρση. Περσικό μικρόγραφο του του 17ου αιώνα (Εθνική Βιβλιοθήκη της Γαλλίας, Παρίσι)

στήματος στη νομολογία που δημιουργούσε το τοπικό δίκαιο. Αυτή η επίσημη τάση θα κατέληγε στο ενοποιημένο ισλαμικό νομικό σύστημα που ονομάστηκε *Σαρία*. Η δημιουργία της *Σαρία* ήταν η αναγνώριση ότι μόνη της η κορανική παράδοση δεν μπορούσε να απαντήσει στον πολιτισμό και στις απαιτήσεις της κοινωνίας του χαλιφάτου της Βαγδάτης, επειδή η zωή των μουσουλμάνων ήταν διαφορετική και πιο πολύπλοκη από τη zωή των Αράβων της εποχής του Μωάμεθ.<sup>4</sup>

Σε αντίθεση με την πρώτη ισλαμική περίοδο, κατά την εποχή των Αββασιδών ο εξισλαμισμός προχωρούσε αρκετά γρήγορα.⁵ Η φοροαπαλλαγή και τα άλλα οφέλη που πρόσφερε ο εξισλαμισμός με την ένταξη των νέων πιστών στο στρώμα των προνομιούχων μείωνε συνεχώς τους μη μουσουλμανικούς πληθυσμούς, τους δίμι (Αχλ Αλ Δίμα = οι Διμίτες, οι λαοί της Βίβλου=Dhimmi) που έτειναν να γίνουν μειοψηφία. Ένα φαινόμενο που προκάλεσε απροσδόκητη ανατροπή σημαντικών πολιτισμικών δεδομένων και συγχρόνως μάς αποδεικνύει και αποδεικνύεται από τη συλλειτουργία και την αποτελεσματικότητα της διπλής διαδικασίας του εξισλαμισμού και εξαραβισμού μέσα από μια κοινωνικοοικονομική και πολιτική εσώτερη, εσωτερική και εξωτερική διεργασία. Αυτές οι εξισλαμισμένες μάzες, που δεν είχαν δεχτεί την καινούργια πίστη ύστερα από κατήχηση και θεολογική αναzήτηση, περίμεναν ένα σύστημα, στηριγμέ-

Το ενοποιημένο ισπαμικό νομικό σύστημα, που ονομάστηκε Σαρία, στηρίχτηκε στη νομοπογία που δημιουργούσε το τοπικό δίκαιο

> νο σε επίσημους αναγνωρισμένους θρησκευτικούς θεσμούς, που θα ρύθμιzε την καθημερινή τους zwń." Για την εξυπηρέτηση των νέων αναγκών σχηματίστηκε πρώτα μία τάξη δεολόγων Τάμπακατ Αλ Ουλαμαά (οι Ουλαμαά).<sup>8</sup> Οι Ουλαμαά ανέλαβαν την ερμηνεία και τον έλεγχο της αυθεντικότητας της παράδοσης. Μετά δημιουργήθηκε η τάξη των δικαστών *Τάμπακατ Αλκουνταά* (καδί).<sup>9</sup> Οι Ουλαμαά και οι καδί επιφορτίστηκαν με την ανάπτυξη των θρησκευτικών δογμάτων, την ερμηνεία και την εφαρμογή του ισλαμικού νόμου. Οι χαλίφηδες Αλ Μάχντι και Χαρούν Αλ Ρασίντ κατάλαβαν την ισχύ αυτών των ειδικών και ενθάρρυναν τη μελέτη του νόμου. Αυτήν την εποχή έχησαν δύο σπουδαίοι νομικοί μελετητές του δικαίου:10 ο Μάλικ Ιμπν Ανας και ο Μοχάμαντ Ιντρις Ιμπν Αλ Σαφιί.

Ιμπν Ανας γεννήθηκε στη Μεδίνα το 713 και εργάστηκε εκεί έως το θάνατό του, το 795. Ο ίδιος περιορίστηκε στη μελέτη των Χαντίθ (Αλ Αχααντίθ=των Λόγων του Μωάμεθ) και αφιέρωσε τη χωή του στην προσπάθεια να συνδέσει τους λόγους του Μωάμεθ με την καθημερινή πρακτική της zwής των μουσουλμάνων, παίρνοντας ως παράδειγμα τις συνήθειες των κατοίκων της Μεδίνας. Στη Μεδίνα, ο Μάλικ Ιμπν Ανας<sup>11</sup> κατάρτισε μια συλλογή την οποία ονόμασε Αλ Μουοατά (Το Επιβεβλημένο Μονοπάτι). Ηταν μια περιεκτική έκθεση του εθιμικού δικαίου και της θρησκευτικής πρακτικής στη Μεδίνα, η οποία, όπως πίστευε ο Μάλικ, διατηρούσε ακόμη την αρχική παράδοση (Αλ Σούνα) της κοινότητας (Ούμα) του Προφήτη. Οι μαθητές του Μάλικ ανέπτυξαν τις θεωρίες του στη σχολή της νομολογίας (μάδχαμπ) Μαλικί (γνωστή ως Αλ Μάδχαμπ Αλ Μααλίκι), που έγινε η επικρατούσα πρακτική απονομής δικαίου στη Μεδίνα, την Αίγυπτο και τη βόρεια Αφρική.

Ο Μάλικ

Από τη σχολή της Μεδίνας βγήκε και ο Μοχά-

κη σχολη του Μαλικ ηταν πως δεν μπορεί το ισλαμικό δίκαιο να βασίzεται στην παράδοση μιας μόνο ισλαμικής πόλης, όσο σεβάσμιο κι αν είναι το παρελθόν της. Η σχολή του Ιμπν Αλ Σαφιί δεν δεχόταν ότι το περιβάλλον της Μεδίνας του καιρού τους ήταν το μοντέλο που θα απαντούσε στα προβλήματα της σύγχρονης μουσουλμανικής κοινωνίας. Τις δικαιικές ανάγκες της κοινωνίας θα εξυπηρετούσε το συμπλήρωμα της νομολογίας με τους λόγους του Μωάμεθ (Χαντίθ Αλ Αχααντίθ) και τις μαρτυρίες γύρω από τη Ζωή του, που έπρεπε να θεωρούνται παραδείγματα ερμηνείας του Κορανίου, γιατί τα στοιχεία αυτά είναι η σωστή βάση του ισλαμικού δικαίου.

Για να λειτουργήσει το σύστημα του Αλ Σαφιί έπρεπε να συλλεχτούν αυθεντικά Αλ Αχααντίθ. Πηγή των αυθεντικών λόγων και πράξεων του Μωάμεθ, αφού δεν υπήρχαν γραπτές μαρτυρίες, ήταν οι προφορικές αναφορές πιστών μουσουλμάνων που σχημάτιzαν μια αλυσίδα αξιόπιστων μαρτύρων (*Aλ Ισναάντ*), που κατέληγε στην εποχή και το περιβάλλον του Μωάμεθ. Η έρευνα για την αξιοπιστία του *Aλ Ισναάντ* αποδείχθηκε μια δύσκολη υπόθεση, όταν μάλιστα οι εκσυγχρονιστές μουταzιλίτες άρχισαν να κατασκευάzουν μαzικά τα δικά τους *Axaavtiθ*, που τα πρόσφεραν ως αυθεντικά στους οπαδούς της σχολής του *Aλ* Σαφιί, διακωμωδώντας τη θεολογική νομική σκέψη.

Η σχολή του Αλ Σαφιί φάνηκε ως κάτι ενδιάμεσο μεταξύ των απόψεων που διατύπωναν οι συντηρητικοί Αχλ Αλ Χαντίθ και εκείνοι, όπως της σχολής του διάσημου νομικού Αμπού Χανίφα, που επέμεναν στην αναγκαιότητα της αδέσμευτης δικαστικής κρίσης (πετιχάντ).<sup>18</sup> Ο Αλ Σαφιί συμφωνούσε ότι κάποιος βαθμός πετιχάντ ήταν αναγκαίος, αλλά πίστευε ότι έπρεπε να περιορίzεται σε μιαν αυστηρή αναλογία (Αλ Κιγιάς)<sup>14</sup> ανάμεσα στις συνήθειες του Προφήτη και τις σύγχρονες κοινωνικές συνήθειες.

Η νομική δεωρία του Αλ Σαφιί δέχεται τέσσερις πηγές του ισλαμικού δικαίου (Ουσούλ Αλφίκχ). Πρώτη πηγή δικαίου είναι το Κοράνι, γιατί πρόκειται για το αυδεντικό και αναμφισβήτητο κείμενο του μηνύματος του Προφήτη. Δεύτερη πηγή είναι η παράδοση (Αλ Σούνα) της zωής και των λόγων του Μωάμεδ. Τρίτη πηγή είναι η κατ' αναλογία αναγνώριοη (Αλ Κιγιάς) των περιπτώσεων,

Η νομική δεωρία του Απαιδαφιί δέχεται το Κοράνι, την παράδοση, την κατ' αναπογία αναγνώριση, τη συναίνεση της κοινότητας

γιατί κάτι που δεν αναφέρεται επακριβώς στις προηγούμενες πηγές μπορεί να αναγνωριστεί σε κάτι ανάλογο. Τέταρτη βάση δικαίου είναι η συναίνεση (Αλ Ιτεμαά) της κοινότητας,<sup>15</sup> δηλαδή αν μια συμπεριφορά γινόταν δεκτή από την ισλαμική κοινότητα, έπρεπε να θεωρείται σωστή, ακόμη και αν δεν μπορούσε να βρεθεί καμία αναφορά στο Κοράνι ή κάποιο Χαντίθ που να την υποστηρίzει, επειδή ο Θεός δεν μπορούσε να επιτρέψει ολόκληρη η Ούμα να σφάλλει. Με τον πιο πάνω τρόπο, ο Αλ Σαφιί συνέδεε την παράδοση με τις κοινωνικές συνθήκες και αντιλήψεις που συνεχώς άλλαzαν. Χωρίς να αντιπαρατεθεί άμεσα στους συντηρητικούς, εισήγαγε εκείνη την εποχή τη δυνατότητα του αυτόματου εκσυγχρονισμού του ισλαμικού δικαίου, αφού η κοινή αποδοχή της ορθότητας μιας πράξης την καθιστούσε νόμιμη και τη συμπεριλάμβανε στις αποδεκτές συμπεριφορές. Οι προτάσεις του Αλ Σαφιί για τις τέσσερις βάσεις του ισλαμικού δικαίου δημιούργησε την ανάγκη για ολοκλήρωση της συλλογής και συνέχιση της μελέτης των Λόγων του Μωάμεθ (Αχααντίθ Αλ Ρασούλ) και στη διάρκεια του 9ου αιώνα καταρτίστηκαν δύο έγκυρες νομικές ανθολογίες με επιμελητές τους Αλ Μπουχάρι<sup>16</sup> και Αλ Μούσλιμ.<sup>17</sup>

Η προσπάθεια να ερμηνευτεί η σύγχρονη Ζωή με τις αρχές και συνήθειες του παρελθόντος ομογενοποίησαν τις τοπικές πεποιθήσεις περί δικαίου και σωστού και οδήγησαν τελικά στην οργάνωση καθημερινής Ζωής που βασιzόταν στη Σαρία. Ηταν η αρχή του συντηρητισμού στη Ζωή των μουσουλμάνων που εφαρμόστηκε σε όλη την αχανή ισλαμική αυτοκρατορία. Πηγή έμπνευσης του νόμου θεωρήθηκε το πρόσωπο του Προφήτη, που μυθοποιήθηκε ως ο Τέλειος Ανθρωπος. Οι πιστοί προσπαθούσαν να μιμηθούν τις παραμικρές λεπτομέρειες από τις συνήθειες και τους τρόπους του Μωάμεθ. Η Σαρία επιβλήθηκε ως ο μόνος σωστός τρόπος Ζωής των μουσουλμάνων και αυτή η πεποίθηοη διατηρήθηκε μέχρι σήμερα.<sup>18</sup>

Η επιβολή ως μοναδικού αποδεκτού τρόπου Ζωής του τρόπου που βασιzόταν στη Σαρία ήταν μια πολιτική επιλογή που προήλθε από τις κοινωνικές αντιθέσεις της εποχής των Αββασιδών.<sup>19</sup> Συνιστούσε μια συντηρητική διαμαρτυρία απέναντι σε ένα είδος κοινωνίας που οι θρησκευόμενοι θεωρούσαν διεφθαρμένο. Αυτό αποδεικνύεται και από τα πρόσωπα που έκαναν την έναρξη του προβληματισμού. Οι πρωτοπόρες προσωπικότητες που ασχολήθηκαν με τις ρίzες Ουσούλ και την κωδικοποίηση του ισλαμικού δικαίου ήταν ο Μά-

Η Σαρία, με τη γενική εφαρμογή της στο χαλιφάτο, περιόριζε τις συνήθεις αυθαιρεσίες της εξουσίας του χαλίφη

λικ Ιμπν Ανας και ο Αλ Σαφιί που προαναφέρδηκαν. Οι δύο αυτοί νομοδιδάσκαλοι είχαν λάβει μέρος σε σιπικές εξεγέρσεις κατά τη διάρκεια διακυβέρνησης των πρώτων χαλίφηδων της Βαγδάτης, είχαν φυλακιστεί για τις πολιτικές τους 1δέες και όταν απελευθερώθηκαν, έθεσαν τους εαυτούς τους στην υπηρεσία της εξουσίας των χαλίφηδων Αλ Μάχντι και Χαρούν Αλ Ρασίντ, που επιθυμούσαν την επιβολή ενός ενιαίου νομικού συστήματος σε ολόκληρο το χαλιφάτο. Ομως, αντίθετα από τις βασιλικές προσδοκίες, η *Σαρία*, με τη γενική εφαρμογή της στο χαλιφάτο, περιό-



ριzε τις αυθαιρεσίες της εξουσίας του χαλίφη. Τόνιzε ότι ο χαλίφης της Βαγδάτης δεν είχε τα ίδια δικαιώματα με τον Μωάμεθ και τους άμεσους διαδόχους του και ότι του επιτρεπόταν μόνο να εφαρμόzει το νόμο20 και όχι να προωθεί νέα ήθη, ούτε να προσθέτει ούτε και να αφαιρεί. Ο τρόπος zωής της αυλής του χαλίφη καταδικαzόταν έτσι σιωπηρά ως μη ισλαμικός. Το πνεύμα της Σαρία έτεινε προς το εξισωτικό πνεύμα του Κορανίου. Εισήγαγε ειδικές ρήτρες για την προστασία των αδυνάτων<sup>21</sup> και κανένας κοσμικός θεσμός, ακόμη και το κράτος, δεν είχε το δικαίωμα να παρεμβαίνει στις προσωπικές πεποιδήσεις του ατόμου.22 Κάδε μουσουλμάνος ήταν υπεύθυνος μόνο απέναντι στον ένα και μοναδικό Θεό, τον Αλλάχ, που για να επικοινωνήσει με τη θέλησή του δεν χρειαζόταν τη βοήθεια κανενός ιερατείου. Η Σαρία ήταν η πρόταση για έναν τρόπο χωής με τελείως διαφορετικό ήθος από αυτό της αυλής του χαλίφη και των άλλων ισχυρών του κράτους. Η αποδοχή της



7. Ο χαλίφης της Βαγδάτης προσηλυτίζει τους Τουρκομάνους στο Νόμο του Προφήτη. Μικρογραφία από το «Βιβλίο των Θαυμάτων» (Εθνική Βιβλιοθήκη της Γαλλίας, Παρίσι)

Σαρία από τη μουσουλμανική κοινωνία οδήγησε έτσι στη διάσταση και τελικά στη σύγκρουση κοινωνίας και πολιτείας-χαλίφη.

ετά το θάνατο του Χαρούν Αλ Ρασίντ άρχισε να γίνεται φανερό ότι οι μέρες ακμής του χαλιφάτου είχαν περάσει. Η κεντρική εξουσία αδυνατούσε να ελέγξει την αχανή ισλαμική αυτοκρατορία. Κάποιες από τις περιφερειακές επαρχίες, όπως η Ιβηρική χερσόνησος,23 άρχισαν να αποσχίζονται. Εχουμε ίσως για πρώτη φορά έντονες κεντρόφυγες τάσεις. Η οικονομία επίσης ήταν σε ύφεση. Ο περίφημος χαλίφης των Χιλίων και μιας Νυκτών-Αλφιλέλα ουλέλα, Χαρούν Αλ Ρασίντ, στην προσπάθειά του να βελτιώσει την απόδοση του κρατικού διοικητικού μηχανισμού, έκανε το λάθος, μοιράζοντας το χαλιφάτο στους δύο γιους του, Αλ Αμίν και Αλ Μααμούν.<sup>24</sup> Αυτή η διάσπαση του αραβοϊσλαμικού κράτους αντί να βελτιώσει την πο-

λιτική και οικονομική κατάσταση, όπως ήταν φυσικό, τελικά οδήγησε σε ακόμη έναν εμφύλιο πόλεμο. Από τη σύγκρουση των δύο αδελφών, Αλ Αμίν και Αλ Μααμούν, νικητής βγήκε ο δεύτερος, που κυβέρνησε την περίοδο 813-833. Παρ' όλη τη νίκη του Αλ Μααμούν και τη μακρόχρονη βασιλεία του, στο χαλιφάτο αναγνωρίzονταν δύο σαφείς και αντιπαραθετικοί πολιτικοί συνασπισμοί, που εξέφραzav την ταξική διάρθρωση της ισλαμικής πλέον κοινωνίας, αφού ο ένας αντιπροσώπευε τον τρόπο zωής και τις αντιλήψεις του αριστοκρατικού κύκλου και της αυλής και ο άλλος αντιπροσώπευε τις εξισωτικές ιδέες της Σαρία.25 Αυτή η αντιπαράθεση ήταν η κύρια αιτία για τη σιιτική εξέγερση στην Κούφα και στη Βασόρα-Αλ Μπάσρα (814-815) και για την επανάσταση στη ζωτικής και ιστορικής σημασίας περιοχή, για ολόκληρο το χαλιφάτο, το Χορασάν.

Ο φιλέλληνας διανοούμενος χαλίφης Αλ Μααμούν έβλεπε ιδεολογικά πως το λαϊκίστικο κίνη-



8. Αραβες λόγιοι σε μινιατούρα του 16ου αιώνα

μα των Αχλ Αλ Χαντίθ, που μεταξύ άλλων επέμενε ότι η εφαρμογή του θείου νόμου ήταν προσωπικό zήτημα του κάθε μουσουλμάνου, δεν ήταν πολιτική θέση συμβατή με την απόλυτη μοναρχία<sup>30</sup> και γι' αυτό ο χαλίφης απέναντί τους αντιπαράθεσε τους μουταzιλίτες.

Οι μουταzιλίτες, ως ιδέες και ως πρόσωπα, είχαν παραμεριστεί την εποχή του Χαρούν Αλ Ρασίντ. Με την επανάκτηση της ισχύος τους, οι μουταzιλίτες άρχισαν τους διωγμούς των οπαδών των Αχλ Αλ Χαντίθ, οι οποίοι τον καιρό του προηγούμενου χαλίφη τούς είχαν επίσης καταδιώξει.<sup>27</sup>

Μετά το τέλος του 9ου αιώνα, η οικονομική και κοινωνική κρίση γινόταν εντονότερη στο χαλιφάτο της Bayδάτης. Οι διασπαστικές τάσεις, η κοινωνική δυσαρέσκεια και οι πολιτικές εξεγέρσεις συρρί-

Οι σουνίτες και σιίτες, οι δυο μουσουλμανικές τάσεις, επέζησαν χάρη στη δογματική ελαστικότητα της μουσουλμανικής δεολογίας

κνωναν όλο και περισσότερο την ισχύ της κεντρικής εξουσίας. Στα τέλη του 9ου και στις αρχές του 10ου αιώνα πληθαίνουν κυρίως οι σιπικές εξεγέρσεις και επιπλέον οι Τούρκοι κατόρθωσαν να αποκτήσουν τον ουσιαστικό έλεγχο του χαλιφάτου και να μετατρέψουν το χαλίφη σε είδωλο της παλιάς του ισχύος. Η διάλυση της χαλιφάτου της Βαγδάτης είχε αρχίσει.<sup>28</sup>

ο θετικό αποτέλεσμα όλης της περιόδου της αναταραχής ήταν η διαμόρφωση της σουνπικής άποψης.<sup>29</sup> Η Σούνα, που έμελλε να γίνει η κυρίαρχη τάση στο Ισλάμ, ήταν αποτέλεσμα του αδιεξόδου που είχαν περιέλθει οι δύο μη σιπικές νομικές σχολές (μουταzιλίτες και Αχλ Αλ Χαντίθ) και επίσης επιτυχία της διδασκαλίας μεγάλων νομοδιδασκάλων όπως ήταν ο Αμπού Αλ Χάσαν Αλ Ασαρι,<sup>20</sup> του οποίου n φιλοσοφία έγινε η κυρίαρχη φιλοσοφία του σουνιτικού Ισλάμ. Ετσι τελικά μετά τη φιλοσοφική συγχώνευση των μουταzιλιτών με τους Αχλ Αλ Χαντίθ, η θρησκευτική πολυδιάσπαση του Ισλάμ περιορίστηκε σε δύο τάσεις, τους σουνίτες και τους σιίτες -κάτω από τη σκέπη της Σαρία. Αυτές οι μουσουλμανικές τάσεις επέχησαν χάρη στη δογματική ελαστικότητα της μουσουλμανικής θεολογίας. Χαρακτηριστικό είναι ότι καμία από τις δύο μεγάλες αυτές μερίδες του ισλαμικού κόσμου δεν αμφισβήτησε την ορθότητα των θεολογικών δογμάτων της άλλης. Η διαφορετικότητα της οργάνωσης της κοινωνίας των σουντιών και σιτιών προέρχεται από το βαθμό αποδοχής και σύνθεσης στην καθημερινή zωή των μουσουλμάνων του ισχυρού παράγοντα της τοπικής παράδοσης.

### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

1. M.M. Ali, *The Religion of Islam*, o. 58, 63, 4, 67, 70, 72, 73, 79, 81, 90.

2. EI., λ. Abu Hanifah, M.M. Ali, The Religion of Islam, σ. 100-101.

3. A.M. Magued, Siecle D' Or, o. 316-20, 359-378.

- 4. EI., λ. Fiqh, J. Schacht, Islamic Law, σ. 23, 28, 49, 69,
- Χ.Α. Αλ Χατίμπ, Φικχ Αλ Ισλάμ (Νομολογία του Ισλάμ),
- Kάιρο 1992, σ. 9, 16, T. Al Samman/O. Mazal, Die

Arabische Welt und Europa, o. 85, 87, 92.

5. A.M. Magued, *La Civilisation Musulmane*, o. 15-19, 82-91.

 EI., λ. Dhimmi, Ahl Al-Kitab, J. Schacht, The Islamic Law, o. 23, 28, A.M. Magued, o. 82-92.

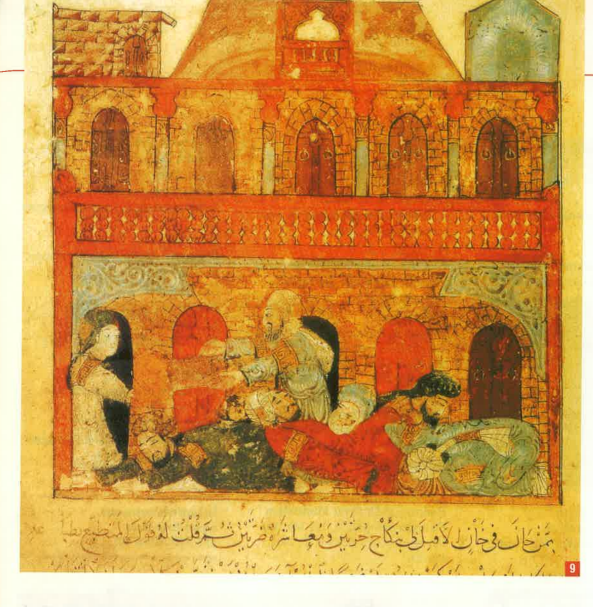
7. Al. von Kremer, The Orient under the Caliphs, G. 367, 385, 392, 408, N.Y. Khan, Die Unterschiede der

Kalifatstheorien al-Mawardis und Abu Y'alas, o. 7-8, 13-16. 8. EL, λ. Alim, Ulamaa, Α. Αμίν, Φαγκρ, o. 208, 228, X. &

A.I. Χάσαν, Ισλαμικοί Θεσμοί, σ. 297-300, J. Schacht,
 Islamic Law, σ. 23, 28, 49, M.M. Ali, The Religion of Islam,
 σ. 96, 103, 570, 743.

9. EI., λ. Qadi n Kadhi.

10. X. & A.I. Ха́оач, о́.п., с. 297-300, Siecle D' Or, с. 187, 151 к.е.



9. Μικρογραφία του 13ου αιώνα που απεικονίζει Αραβες εμπόρους να αναπαύονται σε ένα «καραβανσεράι»

 EI., λ. Anas Ibn Malik, Muwatta, Al. Von Kremer.
 O.π., σ. 385 κ.ε., M.M. Ali, The Religion of Islam, σ. 101-102, Hitti, History, σ. 396 κ.ε.

12. M.M. Ali, *The Religion of Islam*,  $\sigma$ . 101-102 (...He accepted the principles which bring about peace of mind or security from fear...), EL,  $\lambda$ . *Al Shaff i Idris*, Hitti, *History*,  $\sigma$ . 396, 398-400.

13. Μ.Μ. Ali, The Religion of Islam, σ. 96, 98, 100, 101, 102 όπου το Ιτετιχάντ ερμηνεύεται ως ο αραβοϊσλαμικός όρος νομολογίας που σημαίνει την ανεξάρτητη αιτιολογία, την οποία χρησιμοποιεί ένας νομικός προκειμένου να εφαρμόσει τη Σαρία σε σύγχρονες περιστάσεις.

14. M.M. Ali, The Religion of Islam, o. 104-105, EI.,  $\lambda.$  Al-Qiyas.

15. M.M. Ali, The Religion of Islam, o. 106-110, EI.,  $\lambda.$  Jima' [a].

16. EI., λ. Bukhari, J. Schacht, Islamic Law, o. 63, 229,

M.M. Ali, The Religion of Islam, o. 64, 75, 344.

17. EI., A. Muslim, M.G.S. Hodgson, The Venture of Islam, t. 1, o. 332.

EI., λ. Shari'a, M.G.S. Hodgson, The Venture of Islam,
 I. o. 4-7, 315, M.M. Ali, The Religion of Islam, o. 103, J.
 Schacht, Islamic Law, o. 15, 23, 28, 37, 49, Γρ. Ζιάκας,
 Ιολάμ, o. 224 κ.ε., Al. Von Kremer, The Orient under the

Caliphs, o. 367 k.c. 19. A.M. Magued, La Civilisation Musulmane,

o. 20-24.

20. Ιμπν Χαλντούν, *Αλ Μουκαντντιμα*, σ. 106, 109, 112, 121, 125, J.N.D. Anderson, «The Shari'a and the Civil Law», Vol. I, Number I, *The Islamic Quarterly* (London 1954), σ. 29 κ.ε.

21. M.M. Ali, The Religion of Islam, c., 103, 109, 112, 114, 717, 744, 761.

22. Bλ. σnµ. 17.

23. EI., λ. Andalus.

24. EI. Al-Amim, Al-Ma'mun, A.M. Magued, Siecle D' Or, τ. 1, σ. 321 κ.ε., Ιμπν Κουτάιμπα, ό.π., τ. 2, σ. 174, 175, Αλ Σουούτι, Ταρίχ Αλ Χουλαφαά, σ. 237, 245.

25. Μ. Αλ Χουντάρι, ό.π. (Το Κράτος των Αββασιδών), σ.

157-158,174-178,184-193.

26. А.М. Magued, *Siecle D' Or*, т. 1, σ. 331 к.ε. Του ιδίου, *La Civilisation Musulmane*, σ. 169 к.ε.

27. EL, A. Ibn Hanbal, A.M. Magued, Siecle D' Or, т. 1, о. 301 к.е., 308, 312.

28. В. Lewis, *Islam in History*, 87 к.с., Al. Hourani,

Ιστορία των Αραβικών Λαών, σ. 66, 70-77, Μ. Αλ Χούνταρι, ό.π. (Το Κράτος των Αββασιδών), σ. 486, 488, 497, 504, Κ. Armstrong, Ιολάμ, σ. 183 κ.ε., Ε. Ashtor, A Social and Economic History of the Near East in the Middle Ages, σ. 71, 115 κ.ε.

29. J. Schacht, Islamic Law, σ. 37, 49, 57, 86, 392-96, 398-401, A.M. Magued, La Civilisation Musulmane, σ. 174, 179.
30. M.M. Ali, The Religion of Islam, σ. 350-355, EI., λ. Al-Ash'ari.



### ALFOLDY G.,

Ιστορία της ρωμαϊκής κοινωνίας, Μορφωτικό Ιδρυμα Εθνικής Τραπέχης, Αθήνα 1988

BLOCH M.,

Η φεουδαλική κοινωνία, Κάλβος, Αθήνα 1987

GUILLOU A.,

Ο Βυzαντινός πολιτισμός, 2n έκδ., Ελληνικά Γράμματα, Αθήνα 1998 ΜΕΝΤΖΟΥ Κ.,

Συμβολαί εις την μελέτην του οικονομικού και κοινωνικού βίου της πρωίμου Βυzαντινής περιόδου, Αδήνα 1975

SCHULLER W.,

Ιστορία της αρχαίας Ελλάδας, Μορφωτικό Ιδρυμα Εθνικής Τραπέχης, Αθήνα 1999

ACHER J.,

«Notes sur le droit savant au Moyen Age», *Nouvelle Historique du Droit,* 1906

ARNAOUTOGLOU I.,

Ancient Greel Laws. Α Sourcebook, Λονδίνο/Νέα Υόρκη 1998

ATTENBOROUGH F.L.,

The Laws of the earliest English Kings, Κέμπραz 1922

BUCKLAND W.W.,

The Roman Law of Slavery: The Condition of the Slave in Private Law from Augustus to Justinian, Kéµnpuz 1908

CHENON E.,

*Histoire generale du droit francais public et prive,* 2 то́µол, Паріот 1926/1929

EFFENTERRE H.-

VAN-RUZE F.,

Παρίσι 1890

Nomima. Recueil d' inscriptions politiques et juridiques de l' archaisme grec, 2 τόμοι, Ρώμη 1994

FLACH J., Etudes critiques sur l'histoire du droit romain au moyen age, FOXHALL L.-

LEWIS A.D.E., επιμ., *Greek Law in its Political Setting,* Λονδίνο/Νέα Υόρκη 1996

HOLDSWORTH W.S., *A history of English Law,* 3n έκδ., 3 τόμοι, Λονδίνο 1923

HUNTER V.J., Policing Athens. Social Control in the Attic Lawsuits, 420-320 B.C.,

Πρίνστον 1994

JONES A.H.M., The Later Roman Empire 284-602: A social, economic and administrative Survey I-III, Οξφόρδη 1964

KOERNER R.,

Inschriftliche Gesetzestexte der fruhen griechischen Polis, Κολονία 1993

MONIER H.,

«Etudes de droit byzantin. L' epibole», *Nouvelle Revue Historique du Droit Français et* 

*Etranger*, 16, 1892, σ. 125-164, 330-352, 497-542, 637-672 кан 18, 1894, σ. 433-486 PETIT P. Histoire generale de l'Empire romain, Παρίσι 1974 RICCOBONO S., Fontes Iuris Romani Anteiustiniani. Ι. Leges, Φλωρεντία 1941 SALVIOLI G., Storia del diritto italiano, 3n exô., Μιλάνο 1930 SCHACHT J. Islamic Law, Οξφόρδη 1980 SEALEY R., The Justice of the Greeks, Ann Arbor 1994 TODD S.C. The Shape of Athenian Law, Οξφόρδη 1993 VINOGRADOFF P., Roman Law in Medieval Europe, 2n έκδ., Οξφόρδη 1929

Επιλογή εικονογραφικού υλικού-τεκμηρίωση: ΑΡΤ. ΨΑΡΟΜΗΛΙΓΚΟΣ



Η πληρωμή των φόρων. Ο φοροσυλλέκτης καθιστός ελέγχει τα χρήματα

Στο επόμενο τεύχος: ΙΣΤΟΡΙΑ ΔΙΚΑΙΟΥ (ΙΙ)